# مهربان القراءة للبميع



الاعمال الإبداعية

## حصادالهشيم





العرفة حق لكل مواطن وليس للمعرفة سقف ولاحدود ولاموعد تبدأ عنده أو تنتهى إليه .. هكذا تواصل مكتبة الأسرة عامها السادس وتستمر في تقديم أزهار العرفة للجميع للطفل ويشع للشاب للأسرة كلها . تجربة مصرية خالصة يعم فيضها ويشع نورها عبر الدنيا ويشهد لها العالم بالخصوصية ومازال الحلم يخطو ويكبر ويتعاظم ومازلت أحلم بكتاب لكل مواطن ومكتبة لكل أسرة ... وأنى لأرى ثمار هذه التجربة يانعة مزدهرة تشهد بأن مصر كانت ومازالت وستظل وطن الفكر المتحرر والفن المبدع والحضارة المتجددة.

م وزار معاوك

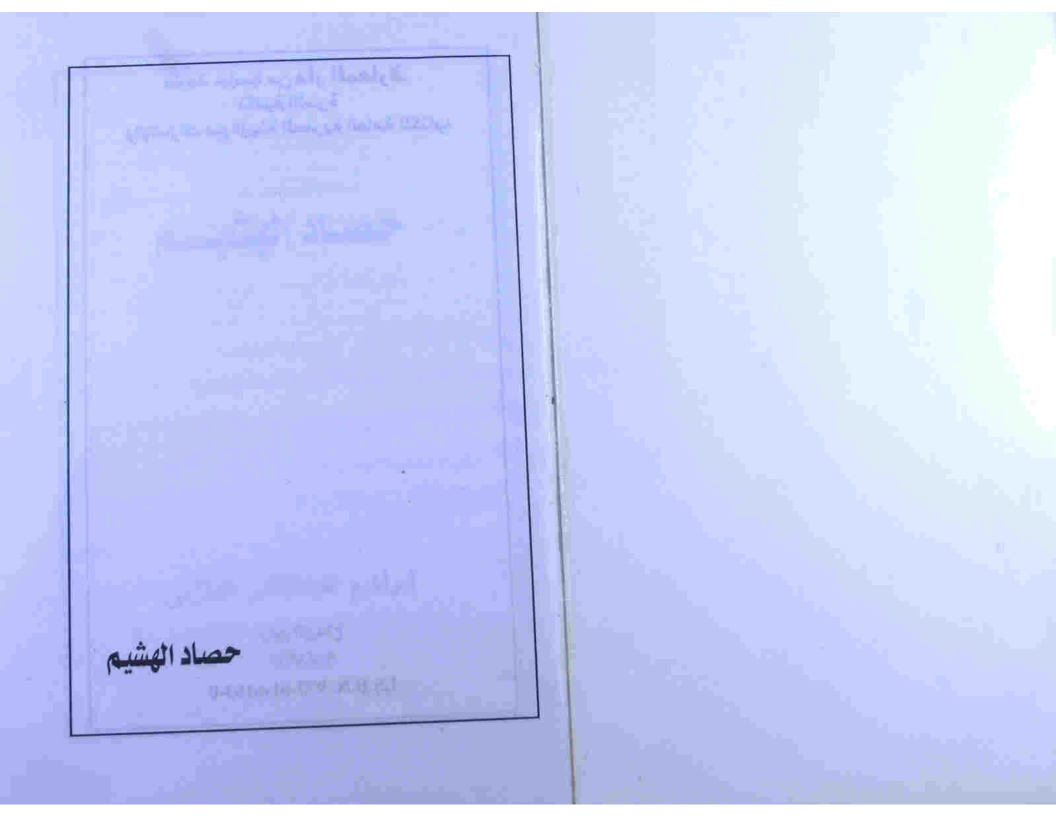
مكتتبة الأسرة







ابراهيم عبدالقادرالازني



حصاد الهشيسم

إبراهيم عبدالقادر المازنى

طبعة خاصة من دار المعارف لكتبة الأسرة بالإشتراك مع الهيئة الصرية العامة للكتاب

> رقم الإيداع ٩٩/٨٩٦٩ I.S.B.N. 977-01-6193-0

## على سبيل التقديم

وتمضى قافلة «مكتبة الأسرة» طموحة منتصرة كل عام، وها هى تصدر لعامها السادس على التوالى برعاية كريمة من السيدة سوزان مبارك تحمل دائمًا كل ما يثرى الفكر والوجدان ... عام جديد ودورة جديدة واستمرار لإصدار روائع أعمال المعرفة الإنسانية العربية والعالمية في تسع سلاسل فكرية وعلمية وإبداعية ودينية ومكتبة خاصة بالشباب، تطبع في ملايين النسخ الذي يتلهفها شبابنا صباح كل يوم .. ومشروع جيل تقوده السيدة العظيمة سوزان مبارك التي تعمل ليل نهار من أجل مصر الأجمل والأروع والأعظم.

د. سمير سرحان



مهرجان القراءة للجميع ٩٩ مكتبة الأسرة برعاية السيدة سوزاق مبارهك (سلسلة الأعمال الإبداعية) حصاد الهشيم إبراهيم عبدالقادر المازني

الجهات المشاركة:

جمعية الرعاية المتكاملة المركزية

وزارة الثقافة

وزارة الإعلام

وزارة التعليم

وزارة التنمية الريفية

المجلس الأعلى للشباب والرياضة

التنفيذ : هيئة الكتاب

الغلاف

والإشراف الفني:

الفنان: محمود الهندى

المشرف العام:

د. سمير سرحان

## معتدمة

أيها القارئ!

هذه مقالات مختلفة في مواضيع شتى كتبت في أوقات متفاوتة وفي أحوال وظروف لا علم لك بها ولا خبر على الأرجح . وقد جمعت الآن وطبعت وهي تابع المجموعة منها بعشرة قروش لأأكثر ! ولست أدعى لنفسي فيها شيئًا من العمق أو الابتكار أو السداد، ولا أنا أزعمها ستحدث انقلابًا فكريًا في مصر أو فيما هو دونها ، ولكني أقسم أنك تشتري عصارة عقلي وان كان فجًّا ، وثمرة اطلاعي وهو واسع ، ومجهود أعصابي وهي سقيمة ، بأبخس الأثمان ! . وتعال نتحاسب ! إن في الكتاب أكثر من أربعين مقالاً تختلف طولاً وقصرًا وعمقاً وضحولة . وأنت تشتري كل أربع منها بقرش! وما أحسبك ستزعم أنك تبذل في تحصيل القرش مثل ما أبذل في كتابة المقالات الأربع من جسمي ونفسي ومن يومي وأمسى ومن عقلي وحسى ، أو مثل ما يبذل الناشر في طبعها وإذاعتها من ماله ووقته وصبره . ثم إنك تشتري بهذه القروش العشرة كتابًا ، هبه لا يعمر من رأسك خرابًا ولا يصقل لك نفسًا أو يفتح عينًا أو ينبه مشاعر فهو – على القليل – يصلح أن تقطع به أوقات القراغ وتقتل به ساعات الملل والوحشة . أو هو – على الأقل – زينة على مكتبك . والزينة أقدم في تاريخنا معاشر الآدميين النفعيين من المنفعة وأعرق ، والمرء أطلب لها في مسكنه وملبسه وطعامه وشرابه ، وأكلف بها مما يظن أو يحب أن يعترف . على إنك قد لا تهضم أكلة مثلاً فيضيق صدرك ويسوء خلقك وتشعر بالحاجة إلى التسرية والنفث وتلقى أمامك هذا الكتاب فالعن صاحبه

### على تخوم العالمين (1) الصحراء(1)

بيتى على حدود الأبد – لو أنه كان للأبد حدود ! – وليس هو ببيتى وإن كنت ساكنه ، وما أعرف لى شبر أرض فى كل هذه الكرة ، ولقد كانت لى قصور – ولكن فى الآخرة !! – بعت بعضها والبعض مرهون بحينه من الضياع ، ووقفت معلقاً بين الحياتين ، كما سكنت على تخوم العالمين !

0 0 0

ولغيرى الأحراز والأملاك ، ولكن من الصعب أن يتصور المرء أن أرضًا » ملكه – ملكه كيف ؟ ؟ يستطيع أن يزرعها إذا شاء ، أو يبنى فوقها إذا أحب ، ولكن هذا ليس إلا نوعًا من الارتفاق . فأما أن يفهم العقل على وجه مقبول جلى أن هذه القطعة من الأرض – هذه القشرة المنتشرة على كتلة العالم ، هذه الطبقة المتصلة بطبقات دونها – ملكه ! فمما لا أصدقه ولا أدركه !! وتصور أن جبلاً من الجبال ملكك ؟ ! جبلاً أشم شامخًا تتجاوب في مخارمه الأصداء ، وتصارع كتلته الرازحة الرياح والأنواء – ملكك ؟ لأصدق من ذلك وأقرب إلى الصواب فيه أن تقول والأنواء – ملكك ؟ لأصدق من ذلك وأقرب إلى الصواب فيه أن تقول إلك أنت ملكه !

000

(١) عند هذه الصحراء تفترق مساكن الأحياء عن مقابر الموتى . وليس في الصحراء قابر .

وناشره ما شئت ! فإنى أعرف كيف أحوّل لعناتك إلى من هو أحق يها ! ثم أنت بعد ذلك تستطيع أن تبيعه وتنكب به غيرك ! أو تفككه وتلفيّف في ورقه المنثور ما يُلف، أو توقد به نارًا على طعام أو شراب أو غير ذلك ! أفقليل كل هذا بعشرة قروش ؟

أما أنا فمن يرد إلى ما أنفقت فيه ؟ من يعيد لى ما سلخت فى كتابته من ساعات العمر الذى لا يرجع منه فائت ، ولا يتجدد كالشجر ويعود أخضر بعد إذ كان أصفر ، ولا يُرقع كالثياب أو يُرفى ؟

وفى الكتاب عيب هو الوضوح فاعرفه! وستقرؤه بلا نصب ، وتفهمه بلا عناء ثم يخيّل إليك من أجل ذلك أنك كنت تعرف هذا من قبل وأنك لم تزد به علمًا! فرجائى إليك أن توقن من الآن أن الأمر ليس كذلك وأن الحال على نقيض ذلك!

واعلم أنه لا يعنيني رأيك فيه ، نعم يسرني أن تمدحه كما يسر الوالد أن تثنى على بنيه ، ولكنه لا يسوءني أن تبسط لسانك فيه إذ كنتُ أعرف بعيوبه ومآخذه منك . وما أخلقني بأن أضحك من العائبين وأن أخرج لهم لساني إذ أراهم لا يهندون إلى ما يبغون وإن كان تحت أنوفهم !

ومهما یکن من الأمر ، وسواء أرضیت أم سخطت ، وشکرت أم جحات ، فاذکر ، هداك الله ، أنك آخر من يحق له أن يزعم أن قروشه ضاعت عليه ! – أولى بالشكوى منك الناشر ثم الكاتب .

القاهرة في ٢٨ سيتمبر ١٩٢٤

إبراهيم عبد القادر المازني

وإلى يميني الصحراء ، وإلى يسارى .. الصحراء ، وفي كل ناحية يرتمي في فجاجها الطرف .. الصحراء ، وفي الصدر .. لا أدرى سوى أنه قواء !!

وفي كل يوم أهبط إلى ساحل الحياة وأتريث على حفافيها برهة أشهد عابها المتدفق ينهزم على الرمال ويتكسر على الحصى والصخور ويقذف بأشلاء غرقاه ثم يرتد ليؤوب بسواهم ، مطويين في أكفان أثباجه ، محمولين على نعوش من مربد أسواجه . وبعد أن أقضى حق العين من التأمل والشهود ، كأنى موكل بعد الموتى وحساب البيود ، أكر راجعًا إلى صحراواتى ! والقمر يضيئها كما يضيئكم أبناء الحياة ! ويسط على رمالها الصفراء نوره الفضى اللبن اللألاء ، ويضربها سارى الطل ضربة الروضة الفيحاء ، وتوامض بلوراتها الأنجم الزهراء ، وتطلع عليها الشمس وتغيب كل صباح وساء ، فما تميز « العناية » بين ممرعة وجدباء ، وكل شيء عند الطبيعة ومساء ، فما تميز « العناية » بين ممرعة وجدباء ، وكل شيء عند الطبيعة ولا السماء !

00 0

ويزحف الليل فأبرز إلى الصحراء ، فيلفني الظلام في شملته ، وتلطمني الريح وتدفعني وترد من خطاى كأنما تريد لتصدني عن هولها ، وأعود كبعض ذراتها لا تراها العين ، ولا يحسها ولا يحفل بها كون ، فليت من تخدعهم الحياة وتنسيهم ضآلة أقدارهم يخرجون ليلة إلى الصحراء !

وماذا يعرف عن الليل من يسكن المدن ويعيش بين أضوائها الناسخة للظلمة ، المضيعة لوقعها في النفس ؟ ؟ ها هنا الليل الطاغى العاتى يا من ألفتم نعومة الحياة وطراوة العيش ! فوقك السماء لا تراها ولكن تحس أنها دئت منك ، وأسفت إليك ، فلو رفعت يدك لدفعتها ، وتحتك الرمل

تغوص فيه قدمك وتريد أن تقتلعها منه ويأبي أن يدعها لك كأنما شوقه طولُ الجدب إلى غرس ولو كان إنسانًا !! ومن الريح في أذنيك الرعدُ مرسلاً دافقًا – هل رأيت (الدوّامة) في الماء ؟ إليها تنحدر كل موجة ، وصوبها يجرى كل طاف وفيها يغرق كل محمول على متن التيار – كذلك تكون أذناك للريح ! فيهما ينصب صفيرها ، وإليهما يجرى مُزْمزمها . كأنما آضتا قطبًا شماليًا يجذب الرياح من الجهات الأربع ! فيالفرحة الريح بطارق الصحراء !!

\* \* \*

ويتجرد الإنسان فيها من اسمه ، ولا يعود فلانًا بن فلان - كائنًا من كان هذان الفلانان - بل بعضها وأهون ما فيها ، وتسقط عن نفسه - كأوراق الشجر الذاوية - عواطف الغضب والألم والمراح والأمل واليأس والندم والأسف والطماح ، وتسكن الشهوات الجامحة وتختفى النزعات المقلقة الطائشة ولا يبقى سوى طمأنينة وادعة، كصفحة الغدير المصقولة إذ يمسحها النسيم الوانى ، حتى والريح تعصف والظلمة مسحنككة .

ويحدّث نفسه إذا شاء - بل هو لا يسعه إلا أن يحدثها - ولا ينكر صوته ولا يستغرب أو يلحظ أنه تغير وأنه صار أشبه شيء بالصدى واثبـًا عن جوانب الغار ,

ويغنيها في الليلة القمراء ...

0 4 9

وقد تزاحف الناس ببناهم فما عمروا منها فيما أرى خوابًا ، ولا تحيفوا منها طرفًا أو ضيقوا لها رحابًا ، هي أبدٌ صغير ، وهل ينتقص من الأبد كر الأيام والشهور ؟ ؟

وإلى يميني الصحراء ، وإلى يسارى .. الصحراء ، وفي كل ناحية يرتمي في فجاجها الطرف .. الصحراء ، وفي الصدر .. لا أدرى سوى أنه قواء !!

وفى كل يوم أهبط إلى ساحل الحياة وأتريث على حفافيها برهة أشهد عبابها المتدفق ينهزم على الرمال ويتكسر على الحصى والصخور ويقذف بأشلاء غرقاه ثم يرتد ليؤوب بسواهم ، مطويين في أكفان أثباجه ، محمولين على نعوش من مربد أمواجه . وبعد أن أقضى حق العين من التأمل والشهود ، كأبى موكل بعد الموتى وحساب البيود ، أكر راجعًا إلى صحراواتى ا

والقمر يضيئها كما يضيئكم أبناء الحياة ! ويبسط على رمالها الصفراء نوره الفضى اللين اللألاء ، ويضربها سارى الطل ضربة الروضة الفيحاء ، وتوامض بلوراتها الأنجم الزهراء ، وتطلع عليها الشمس وتغيب كل صباح ومساء ، فما تميز « العناية » بين ممرعة وجلباء ، وكل شيء عند الطبيعة ككل شيء سواء بسواء ، ولو خلت منكم الدنيا لما أحست فقد كم لا الأرض ولا السماء !

SE. 0. 3

ويزحف الليل فأبرز إلى الصحراء ، فيلفنى الظلام في شملته ، وتلطمنى الريح وتدفعنى وترد من خطاى كأنما تريد لتصدني عن هولها ، وأعود كبعض ذراتها لا تراها العين ، ولا يحسها ولا يحفل بها كون ، فليت من تخدعهم الحياة وتنسيهم ضآلة أقدارهم يخرجون ليلة إلى الصحراء !

وماذا يعرف عن الليل من يسكن المدن ويعيش بين أضوائها الناسخة للظلمة ، المضيعة لوقعها في النفس ؟ ؟ ها هنا الليل الطاغي العاتي يا من ألفتم نعومة الحياة وطراوة العيش ! فوقك السماء لا تراها ولكن تحس أنها دنت منك ، وأسفت إليك ، فلو رفعت يدك لدفعتها ، وتحتك الرمل

تغوص فيه قدمك وتريد أن تقتلعها منه ويأبي أن يدعها لك كأنما شوقه طول الجدب إلى غرس ولو كان إنسانًا !! ومن الريخ في أذنيك الرعد مرسلا دافقًا - هل رأيت (الدوّامة) في الماء ؟ إليها تنحدر كل موجة ، وصوبها يجرى كل طاف وفيها يغرق كل محمول على متن التيار - كذلك تكون أذناك للريح ! فيهما ينصب صفيرها ، وإليهما يجرى مُزَمزمها . كأنما آضتا قطيًا شماليًا يجذب الرياح من الجهات الأربع ! فيالفرحة الريح بطارق الصحراء !!

...

ويتجرد الإنسان فيها من اسمه ، ولا يعود فلانًا بن فلان - كائنًا من كان هذان الفلانان - بل بعضها وأهون ما فيها ، وتسقط عن نفسه - كأوراق الشجر الذاوية - عواطف الغضب والألم والمراح والأمل واليأس والندم والأسف والطماح ، وتسكن الشهوات الجامحة وتختفى النزعات المقلقة الطائشة ولا يبقى سوى طمأنينة وادعة، كصفحة الغدير المصقولة إذ يمسحها النسيم الوانى ، حتى والريح تعصف والظلمة مسحنككة .

و بحاثث نفسه إذا شاء - بل هو لا يسعه إلا أن يحدثها - ولا ينكر صوته ولا يستغرب أو يلحظ أنه تغير وأنه صار أشبه شيء بالصدى واثبًا عن جوانب الغار .

ويغنيها في الليلة القمراء ...

0.00

وقد تزاحف الناس ببناهم فما عمروا منها فيما أرى خرابًا ، ولا تحيفوا منها طرفًا أو ضيقوا لها رحابًا ، هي أبدٌ صغير ، وهل ينتقص من الأبد كر الأيام والشهور ؟ ؟

والمرء ينفض فوقها غيار الحياة ، وينضو عندها كل ثوب مستعار ، وينسى أنه سعى وفاز أو خاب ، وأن عليه أن يعود كرته إلى محوض قديم العباب .

ويا عجبًا لها ! أهبط إلى ساحل العيش كل يوم وأعود وبي حاجة أن أميط عن نفسي ما علق بها من الأوحال ، فأغشى الصحراء فأصفو من الأخلاط والأوشاب ، وأرجع ولم يعلق حتى بثوبي التراب ..

## (۲)صفحة سوداء من مذكراتي !

أنا الساعة في خلوة بنفسي - لا سمير إلا طيف الماضي - هذا أليسي ، بعمر لى فجاج الصحراء ، ويكظها بالأشباح الجوفاء ، ويحيطني بحاشية من الذكريات ليس لها انتهاء ، ويُطرفني بأحاديث أيامي التي تقضت ، وأحلامي التي انتسخت ، وهماتي التي فترت ، وبساتين أمالي التي صوحت ...

رقدت على الرمال وجعلت عيني قيد هذه السماء المجلوة التي لا تعرف فن الإمطار ، وكان القمر طالعًا ولكنه باهت كابي الضوء ، كالذكرى ، يغرى بالوجوم ولا يُشيع في النفس حرارة ، وهفا فوقي عصيفير حط على صخرة ... هناك ! .. هناك حيث لم أكن أجلس وحدى ! .. وانطلق بغرد .

آه لو علمت عصيفيرى أن صوتك كان يكون أصفى ، وتغريدك أحلى وأشجى ... ولكنّ عنها لن نفتخ على هذه السماء ، وسمعها لن يرده هذا الغناء 1 ؟ .

والمرء في خلوته يكون أقرب إلى الجنون إذا ذهبت تعتبر سلوكه ، كا يقول ماكسيم جوركي ، لأنه يرسل نفسه على سجيتها حين يأمن عيون الرقباء ، ويقول أو يفعل ما بدا له غير محتشم . وقد أذكرتني كلمة جوركي أنى أحيانًا أجدني أنحنى ساخرًا من شخص لا وجود له إلا في وهمي ، أو أحلك أنفي بأصبعي مكايدًا من أتخيل أني أعابته ، أو أخرج لساني لصورتي في المرآة !

وكأن العصفور أعداني فرحت أغنى .. وما أنا بالمحتمل الصوت ولا هذا من عاداتي ، وإن في طبعي لاحتشامًا ، كثيرًا ما ينغص على منعى ولذاذاتي . غير اني لم ألتفت إلى صوتي ولا أحسبني حتى سمعته ، وإنما هو ذهول عراني فمضيت أرسل من الأصوات ما كان يطربني حين يصافح أذني كأنما أردت لأستدني به نائيًا .. فخيل إلى أني سامع وقع قدمين تدلفان نحوى ... ولكن الطيف مر بي ولم يتريث ، واشتمل عليه ظلام الليل كأ طوى صاحبه ظلام الأبد !

0 0 0

وا أسفى عليكِ - ! - لا بل على - لم يبق منك إلا طيف يعتاد ذاكرتى ! لا أثر على الرمال الخائنة التي كنا نمشى فوقها وترقد عليها ، ونملا أكفنا منها ، وندع ذراتها تتساقط خيوطا من بين فروج أصابعنا ! ولقد نسيتكِ النجوم التي كنت تحبينها وتشيرين إليها ببنانك وتعدينها ولم تستوحش خلو مكانك إلى جانبي تحت عيونها المتلاعة ، - بل هي لم تذكوك حتى يقال نسيتك - والقمر الذي كنت تأسين بطلعته وتخالسينه النظر من بين خصل شعرك الدجوجي المرخي على وجهك تحت ضوئه الفضى اللين - لا يؤال بيتسم كالعهد به ابتسامة السخر والسهوم كأنه لم يفتقادك !

كلا ! ما من شيء فيما أرى يحس افتقادك كأنك لم تحيي وجه هذه الطبيعة الخامدة الحس ، الميثة المشاعر ، التي تروعنا وهي لا تحفلنا ، وتسبينا ولا تذكرنا . حتى أنا الباكي عليك تعروني رعدة كلما تصورت ما يصنع البلي بك 1 شفتاك الحساستان اللتان كانتا تستديران لتتلقيا قبلاتي ، ماذا صارتا الآن ؟ صديدًا سائلاً ! وعيناك ؟ أليستا الساعة كهفين بشعين أعالج أن أطرد من مخيلتي صورتهما ؟ وأنفك الأشم المنسجم لعله في هذه اللحظة مرتع ديدان ومرعى حشرات ! وأناملك الغضة التي كانت تضاغط كفي عن أرق عاطفة وأحناها ؟ إيه ما أشتعها صورة وأهولها !! وماذا أنا الآن ؟ حي من الأحباء لا يدري الناس أني مت منذ سنين وإني قبر متحرك كشمشون ملتون ، أو جثة لم تجد من يدفنها أو صورة باهتة لما كنتهُ في حياتي ، وما أعد فيمن لا يزالون على قيد الحياة إلاَّ لأني ينقصني أن تُكتب لى شهادة بالوفاة ا ولقد كنتُ كما يتوهمني الناس الآن ، حيثًا تتدفق الدماء الخارة في عروقي ، فلما تأملت مصائر الخلق ركلات الدماء قليلاً وابتردت ومات مني شيء ا ثم قضي ولدانا فأحسست دبيب الفناء ، وضحي ظلك فتساقطت أزهار الحياة بين يديّ وذوت نوارات آمالي تحت عيني ، وإذا كفي ملأى بعيت الزهر مما قطفت قلعًا ، فشاع في الموت علوًا

وإنى لأقضى أيامي على نحر ما – أروح وأجيء وأكتب وأتكلم وأضحك وآكل وأشرب ، ولكنى لا أرجو ولا أغضب ، ولا أحزن ولا أطرب ، ولا أرهب ولا أرغب لأنى لست أحيا الآن !!

وإنى لغارق في لجج هذه الخواطر وإذا بفتاة رودٍ تعدو إلى وتتاديني

باسمی ، فأفقت ورُددت إلی الدنیا ولکن کا یفیق المغشی علیه : یتلفت فی
کل ناخیة ویسأل أین هو ؟ ویعجب لنفسه ولمن حوله ، وبلهنه بعض
الکلال ، وعلی عینیه کالغشاوة ، ثم اعتدلت فوق الرمل ونبهت حواسی
ومدارکی بجهد وقلت « من عسی تکونین یا فتاتی ؟ » .

قال : « لقد ذهبت أملاً جرتى من بيتكم هذا ( وأشارت إليه وكان بحيث يُرى ) كعادتى كل ليلة بعد أن تنقطع الرجل(١) ، ألـم ترنى قبل الليلة ؟ » .

## قلت نعم ( ولكنى لم أذكرها )

فمضت في كلامها وهي تلهث وتلقى على الأسئلة ولا تنظر جوابها « إني كل ليلة أتسلل إلى البيت وجرتي تحت ملاءتي وأدفع الباب برفق . لماذا لا توصد بابك ؟ ألا تبخشي سارقًا ؟ ولكن لو كنت توصده لتعذر على أحيانًا الدخول ولكنت أخجل أن أزعجكم كل ليلة من أجل جرة ماء 1 وبعد أن أدخل وأضع جرتي في الحوض أتركها تمتل على مهل وأرود الحديقة ، ولكني والله لم أقطف منها شيئًا ، وإن كنت أحب ثمر الحناء ؟ وقد انتهرتني ليلة وأنا أتمشي تحسبني أريد أن أسرق ، فخفت وبكيت في الطريق وقلت كيف يسيء الظن بي ؟ نعم كيف أسأت الظن بي ؟ » فقلت وخذي ما شئت من الحديقة فما بها الطريق وقلت كيف يسيء الظن بي ؟ نعم كيف أسأت الظن مي ؟ » فقلت ما يستحق أن يضن به المرء » فانحنت إلى وأنا قاعد على الرمل ووضعت ما يستحق أن يضن به المرء » فانحنت إلى وأنا قاعد على الرمل ووضعت ما يستحق أن يضن به المرء » فانحنت إلى وأنا قاعد على الرمل ووضعت ما يستحق أن يضن به المرء » فانحنت إلى وأنا قاعد على الرمل ووضعت ما حيني وقالت في عيني وقالت

<sup>(</sup>١) شركة الماء تحظر هذا .

(٣) الغريرة

مرت عشاءً - بيّ - فتائــة والليــل ساج شاحب بدره فقلت : يا غــادة أذكرتني أمثل هذا الحسن للّـا يزل ألم يزل ( كوبيد) ذا صولة قالت : ومن كوبيد هذا الذي فقلت : هذا ولــد مولـع فتمتمت عــائذة باسمــــه

یا حسنها لو آن حسنا یدوم کانما أضناه طول الوجوم أحلام عیش نسختها الهموم فی عالم الشر القدیم العمیم ؟ یرمی فیدمی کل قلب سلیم ؟ تذکره مقترنا بالکلوم ؟ بصید أکباد الوری کالغریم! مین کل شیطان خبیث رجیم

يا بدر هل أبصرتها موهناً بين ذراعيّ تعــد النجــوم ؟ أم كنت في ليلــة ذاك النعــيم في شغل عنا بكحل الغيـــوم ؟

يا بدر ما أفشاك رغم الوجوم ا

بلهجة العاتب المحاسب ، كيف لم تكن تعرفني ؟ ألستُ أحييك كلما دخلت ورأيتك جالسًا في ذلك الركن المظلم تحت الكرمة ؟ » فتناولت وجهها بين كفي وجلبته إلى في رفق وقبلتها إذ لم يكن ثمة بلد من ذلك ، وفلت ، لا تعضي يا فتاني ، وإذا كنت تريدين ثمر الحناء فاجنيه كله ، أو العب فعاقيده لك ، ولكن خبريني من دلك على مكاني ؟ » وفهضت . فعادت إلى التحدر وقالت ، من دلني ؟ : يا له من سؤال ! كأن اللهنيا كلها لا تعرف ! ولقد وجدت بابك الليلة موصدًا فعلمت أنك خرجت إلى هنا فجئت أبحث عنك لتفتحه لى فإني أستحيى أن أقرعه » قلت : «أو هذا ممكن ؟ إنها كثيرة جدًا جدًا ! » قلت : « لنعدي لى النجوم ! » قلت : « أو هذا ممكن ؟ إنها كثيرة جدًا جدًا ! » قلت : « نعم ، ولكنك كلما عددت نجمًا وأشرت إليه بأصبعك المختفى واستسر حتى لا يغي في السماء ولا الأرض إلاً عيناك ! » .

قالت : « أصحيح هذا ؟ » وجعلت تثب وتصفق حتى لخلتها إحدى بنات الليل . ومضينا إلى الصخرة ، وجلست وأجلستها على ركبتى وطوقتها بذراعى وانطلقت هى تعد النجوم وأنا ألثم فاها كلما عدّت واحدًا ، وهى فرحة بلثمانى ، تردها مضاعفة حارة وتهز رأسها وتنفض شعرها ثم تلقى بنفسها على دراعى كرة أخرى وتستأنف العد ، ووجهها إلى السماء ، وشعرها المرسل متدل إلى الأوض . ولبتنا كذلك لا أدرى كم 1 ولكن الذى وشعرها المرسل متدل إلى الأوض . ولبتنا كذلك لا أدرى كم 1 ولكن الذى أدريه أن سنى حسنها طرد خفافيش خواطرى التى كانت تمرح فى ظلام رأسى !

هاتف من جانب القبو

جمالك (١) - لا تأسف على ولا تأسى

الأرض ، لا أحفل الحبسا الأرض ، لا أحفل الحبسا

طواني الردي عن ناظريك فجاءة

وما كان ظني قـط أن أسكن الرمسا

أرانسي الصبى شمسي بعيادًا مغيبها

فسرعان ما ولتَّى النهار وما أمسى ! ؟

وكنت سرور العسين والأنف والحشى

فأصبحت أوذى العين والأنف والنفسا

ولا تتجشم لـــى الحفــــاظ ، فإننــى ،

وقد مت ، لا أوليك شــكرًا ولا حسا

وأدخـــل إليك الشمس من كلُّ كوّة

فما يتملى العبيش من يحجب الشمسا

ستسلیك عنی ، كلُّ زهـــراء ناهـــد

وإن بقيت ذكراي تهمس بسي همسا

فمــا أنت بالباكــى على ، وإنمـــا ،

على فقد ما قد كنت طبت بــه نفساً

9 0 0

في جوارها

ولتعنـــه ... ا اــم أكلمه ، ولكن نظرتي ـــاءلته : أيــــن أمـــك ؟ أيـــن أمــك ؟

----

وہو بھذی لسی ، علی عادته مذ تولت ، کسل بسوم کسل بسوم

0.0.0

فاتننی یسط من وجهیالغضون، ولعمری کیف ذاك ؟ کیف ذاك ؟

0 0 0

قلت، لما مسحت وجهی یداه ،

« أترى تملك حيلة ؟

« أكى حيلة ؟ »

قال : «ما تعنى بلذا يا أبتاه ؟ »

قلت : « لا شيء أردته »

ولثمته » !

0.0

<sup>(</sup>١) جمالك أي صبرك .

ولـــــم تـــك تهــــواه ، فكنت أروده

وحميدًا ، ولا أشكو لا أتململ

فكيف غــــدا من بعدهــــا جـــد موحش

ولـــم تك تغشاه معى حين أنعل ؟

في الفسطاط

أيا بلدة القسطاط ما أنت بلدة

ولكنما ذكـــرى لمؤتنف الخفــض

طــواك قضـــاء الله في الأرض حقبة

وأنشرك الإنســـان نقضًا إلى تقـض

خطوط وأنقاض ، كمـــا جاهد الفتى

ليحيي ذكري ، وهـي تمعن في الغمض

خرائب من حولى ، وفي النفس مثلها ،

وأهول منهــــا ، ويل بعضي من بعضي

وكسم خلت نفسى بعض أدراس نؤيها

فأقسررت حستى كمان يقزعني نبضى

قضيت بها ليــــــلاً طريــــــلاً قصيره

وهل تقصر الليلات من شدة المخض ؟

فوا أسفا , لـــو ههنا كنت لأنثني الله المسفا , لـــو ههنا كنت لأنثني

قصيرًا على الليل ذو الطول والعرض

رفيق

يلازمنني فيي جيئتسي وذهبويي

رفيـق من المـاضي أليف شحوب

أقدل له ، قلمت يا صاح فاحتجب » ، عدر ال محمد علم المال

فیفتر عمـــا « کـــان » ثغــــر حبیب

وما بجميل منسه تنغيص حاضرى وساسميل

بأن عليــــه منــــه عــين رقـــيب

وقد كــان قدمًا « حاضرًا » لا يمضه

شریك ، ولا یشكـو حـساب حسیب

ه ه ه

ما الفرق

توقلتُ طــــودًا لـــم تكـــن<sup>(۱)</sup> تتوقل

وأصعدت فيـــــه جاهدًا أتنقـــــل

تعاوی بـــــه طورًا ، وطورًا تجلجل

من السلاء كم صالت وجالت بعثله

عمالقة الدنيا الذين تحملوا(٢)

(١) لم نکن د هي . .

(٢) تحملوا ، أي ارتحلوا . وفي الأساطير أن العمالقة كانوا يتقادفون بالنجال .

ویمسی صدیدًا کل ما کان من قوی

ومساء شباب مستحير ومسن سمحر

فيا بؤس للبوغاء يعفــــر وجههـــا

ويكحل جفنيهـــا ويلصــق بالنحـــر ا

وللدود ، يقتات ، الليـالي ، بحسنها

ويتركها كومًا من الأعظـم النخــــــر! • • •

## شؤم الخيال

أرى رونق الحسناء في ميعة الصبي

فيوضع بني شـــــؤم الخيـــــــــــال ويُعنق<sup>(١)</sup> ويشهدنيهـــــا في الـــــــــــراب مرمــَةً

وقاد عالهــا غــول الحمــــــام المــوفق

لأوحشتني لمساخلت منك رقعتيي،

ولم تؤنسي ذا وحشة في حشى الأرض!

أ آسفة للموت ؟ أم أنت يــا تــــرى

أراحك منى الله ذو البسط والقبض ؟

#### الأسى

بكيتك بالدمع السخين ، ولم أزل

بقلبي ، وإن جفت مآفي ، باكيا

ولست أرى الدنيا التي كنث روحها

وريحانها تأسى عليك ولا ليا

وليس الأسي أن تذرف العين عــبرة

يبرد مهواها القلوب الصواليا

ولكنــه عظف، ولهف، وحسرة،

وتقليعك الأحسلام حمسرًا داميًا

#### صورتها

تأملتهما حستى تحوك مساكن

من التغــــ والعينين والسرأس والصدر أيصبح هذا الحسن فبحاً؟ وجيفة؟

على ا ويسد الأنف من نتنه المسزري ا

الإيضاع والاعناق ضربان من السرعة . والمحى أتى كلما رأيت حسناء في ريعان شبابها تخيلتها ميتة مدرجة في فيرها وقد صارت حيفة .

## النجاح النجاح

قال أحد كتاب الروس - ولست أذكر اسمه لأروية - كان بمدينة كذا رجل ضعيف العقل ، وكان الناس لا يمسكون عن الخوض في أمره والتحدث بتخلف ذهنه وغلظ عقله فكربة ذلك وساءه وأحب أن يغير رأى الناس فيه ، فلم يزل يعمل فكره حتى هداه طول التفكير والتلبر إلى ما هو خليق أن يبلغه أمنيته ويحقق له غايته ورغبته ، وذلك أنه صار كلما لفي واحدًا من معارفه وإخوانه يستسخف رأيه ويستجهله ، فإذا ذكر أمامه كتابًا وزأى أنه يستجيده قال له - هذا كتاب سخيف ليس فيه معنى ولا وراءه محصول وإنك إذ تستحسنه وتستجيده لتدل برأيك فيه على ولا وراءه محصول وإنك إذ تستحسنه وتستجيده لتدل برأيك فيه على تخلفك عن عصرك وتأخرك عنه .

وإذا امتدح أحد صورة على مسمع منه انبرى له بالتنقص والاغتماض قائلاً - ليس في هذه الصورة شيء يستجاد وإنك بمدحك إياها وإكبارك لها لتثبت أنك متأخر عن عصرك - وهكذا ظل صاحبنا يستهجن كل ما يستحسنه الناس ويتهمهم بضعف العقل ويرميهم بالقصور والتخلف عن الزمن وبجهل ما عفي عليه من الآراء وأجد من الحقائق ، فيمضون عنه وهم خجلون من مقاطهم وعثراتهم حتى أكبروا عقله وان أفزعتهم وقاحته وراعتهم جرأته ...

وبلغ من نجاح صاحبنا في ما قصد إليه أن صاحب جريدة استكتبه وسأله أن يوافيه بآرائه في الأدب والفنون والاجتماع! فلم يحد عن خطته التي رسمها لنفسه وهي تنقص كل عمل ورمي مستجيديه بالتخلف وعدم الاطلاع على أحدث الآراء التي أنتجها العصر! قصار قوة لا يملك إهمالها

الكتاب والمؤلفون والمصورون وسائر الفنيين . وقد أراد واضع القصة أن يدل الفارئ بها على سر من أسرار النجاح . ولم نرد نحن بإيرادها أن نذهب إلى أن الدعوى والتبجح لازمان في الحياة وأنهما وسيلة النجاح ولا وسيلة سواهما ، ولكنا أردنا أن نقول إن الحياء شيء حسن له فضله ومزيته ، ولكنه ، على ذلك ، ثوب بحسن أن يخلعه المرء إذا شاء أن يفوز بحقه ويظفر بما هو أهل له . فقد تكون أقوى الناس استعدادًا وأكثرهم مواهب وملكات وأقدرهم على الاضطلاع بالاعباء والقيام بخطيرات الأمور وجلائل المساعى ، وبحرمك الحياء أن تجنى ثمرة تعبك وزهرة غرسك . وليس في الخجل معنى في الحجل معنى في الحام معنى في الحام ، وبدخلون وأت واقف بالباب ، ويتقدمونك وأنت متردد !

واعلم أنك إذا أنزلت نفسك دون المنزلة التي تستحقها ، لم يرفعك الناس إليها، بل أغلب الظن أنهم يدفعونك عما هو دونها أيضاً ويزحزحونك إلى ما هو وراءها لأن التراحم على طيبات الحياة شديد ، والجهاد والتنازع لا يدعان للعدل والانصاف مجالاً للعمل ، فلا تصدق من يشيرون عليك بالترفق والوداعة وينصحون لك بالاستحياء ، فإنه لا حياء في الحق ولا خجل من السعى لإحراز ما تستحقه من الأنصباء ، وأحسب هؤلاء النصحاء أرادوا أن يستأثروا بالسبق فأشاروا عليك بالتقاعد ! ويستبدوا بالفوز فزينوا صفاتها ومميزاتها وهي قد أوتيت كل الرذائل والمقامج والخسائس ؟ وكيف تدعى سمو العقل ونبل القاصد وشرف المنازع وهي فائرة الصدور بالحقد تدعى سمو العقل ونبل المقاصد وشرف المنازع وهي فائرة الصدور بالحقد معامعها ومائل جو آمالها ؟ وكيف تزعم أنها تغيض عطفاً على أمم شعاب مطامعها ومائل جو آمالها ؟ وكيف تزعم أنها تغيض عطفاً على أمم العالم وحبا للبشر وإيثارًا لخيره ، وهي قد أكل قلبها الكره والاحتقار ؟

وكيف تقاوم كل حركة رقى وهى تباهى بأنها مولد الآراء الجديدة ؟
وكيف تفاخر بما تسنمته من تلاع الرقى وأنجاد الرفعة وهى تجر رجليها
وراء أصغر الشعوب ؟ وكيف تتشدق بمبادئ الحق والعدل وهى تظلم
الضعفاء وتسترقهم وتسلبهم حريتهم وتنتهك كل حرمة وتفجر فى كل
عهد وتنقض كل وعد ؟ والناس يسمعون هذه الدعاوى الخلابة وتسحرهم
فتنتها ويصدقونها ولا ينتبهون – ولو نبهتهم – إلى أن اليد لا تكترث
لما يجرى به اللسان !! – وإذا كان هذا مبلغ التبجح بالباطل فماذا عسى
يبغى أن يكون مقدار الجرأة فى الحق ؟

لو كان في هذه الدنيا موازين لا تغل شعيرة تزن أقدار الناس والأمم وتقسم الحقوق بالعدل والقسطاس لما عادت بنا حاجة إلى النصح بالمغامرة واطراح الحياء والخجل ونفض غبار التقاعد والخمول، ولكن ما تستحقه رهن بتقديرك وحدك دون سواك . فمن أفحش الحمق أن تدع أمرك موكولاً لانصاف خصمك - نقول خصمك لأن كل الناس وكل الأمم خصوم على الحقيقة - وما من أحد إلا وفوزك بشيء أو سبقك إليه ، يحرمه إياه فهو مضطر إلى مغالطتك فيه وصرفك عنه ومغالبتك بالقوة عليه إذا لم تجد معك الحيلة ، وعلى قدر سعى المرء وما يبدله من الجهود يكون تجد معك الحيلة ، وعلى قدر سعى المرء وما يبدله من الجهود يكون استحقاقه ، لأن الحياة هي الحركة والجهاد لا النوم والتواكل ، وما أحق من يقعد ويفتح فمه أن يملأ الزمان ترابًا !!

## شكسبير في اللغة العربية تاجر البندقية (١)

and the state of the state of

with the first of the first of the same

Application of the last transfer

ما هو الابتكار ؟ سؤال نحس بالحاجة إلى الاجابة عليه لما ركب الناس في أمره من الخطأ ، ودخل عليهم فيه من الوهم ، حتى صاروا يفهمون من الابتكار أن يأتي المرء بشيء جديد لا صلة قربي له بالقديم ولا لحمة نسب بينه وبين الحاضر المكتفه . فإذا قبل ه فلان » شاعر أو كاتب مبتكر ، توقع جمهور القراء وعامة الخواص منهم الذين لا قبل لهم ، لسبب ما ، بالتقصى في البحث والتدقيق في النظر – أن يفجأهم الشاعر أو الكاتب بما يختلف عن كل ما قرأوه أو محموا به اختلاف الإنسان عن النبات ! بما يختلف عن كل ما قرأوه أو محموا به اختلاف الإنسان عن النبات ! وذهبوا يطالبون هذا الشاعر أو الكاتب بأن يكون « كالعنكبوت لا ينسج خيوط بيته إلا مما تؤتيه إياه أمعاؤه » .

ولكن الطبيعة مقتصدة غير مسوفة ، وهي لا تكترت للفظ نحده الناس وأرادوا أن يفهموا منه معنى معينًا يخالف قوانينها وسننها ولا يتسع له ضيق الحياة الفردية وقصر الآجال الشخصية . فهي تأبي إلا أن تجعل أعظم الشعراء أكبرهم دينًا . وتعجبني كلمة لأمرسون شبه فيها نبوغ الشاع في قومه بظهور البطل في إيان المعركة ، وعنقوان الوعكة . وليس أمامي كتابه فأسوق ما قاله بحروفه ولكن هذا مفاد التشبيه وليس أعون منه على تصور حقيقة الواقع وعلى إصلاح الخطأ الشائع . فكما أن البطل مدين لغيره من سابقيه ومعاصريه ، ولظروف الأحوال ، بأدوات القتال وبمادة

الحرب وبجانب من أساليبها وبإلهاب نار الحماسة وبتمركز الخواط واستجماع شتاتها ، وإنما يكون فضله في حسن استخدامه لذلك كله ، والانتفاع به على أصلح وجه وأكفله بالنجاح ، وفي حذقه وأستاذيته في توحبه الجهود وتصريفها ، وفي قدرته على الاستيلاء على النفوس بما رزق من قوة الجذب ، كذلك ليس على الشاعر أن يخلق مادته ويوجد من العدم بضاعته ، وإنما يُلفى الطين مهيأ ، والحجر منحوتنًا ، والقاعدة مرصوصة ، فيشيد على هذه بذاك ويخرج لك مما وجد بناءً ليست قيمته في انقطاع النظائر بل في مبلغ اتساع الأفق وبعد المدى والاحاطة . وماذا عسباها كانت نكون حال الإنسان لو أنه كان على كل فرد أن يخلق مادته التي يستخدمها ؟ كان إذا كل حياة تكون تجارب لا ينتفع بها أحد ، تضبع فيها الأعمار ولا تكون فيها عائدة على الفرد ولا على الجماعة . ولكن الطبيعة لحسن الحظ تأبى هذه الفردية الضيقة وترقضها ولا تسمح بالعظمة للفرد إلا مستخلصةً من قوى الجماعة وقائمةً على جهودها . وماذا كان يستطيع تكسير كا يتساءل أمرسون أيضًا لو أن الطبيعة لم تُرخر له تيار الحياة ولم نخرج كبد ومالون وجرين وجونسون وشابعان وديكر وهيوود ومدلتون وبل وفورد وبل وفورد وماسنجر وبومنت وفلتشر ؟ بل ماذا كان يصنع لو لم يكن المسرح في عهد ظهوره مستوليًا على هوى الجمهور ؟ بل لو لم تكن قد تكدست قبله كل تلك الروايات التي لا يعرف أحد تاريخها ولا حفظ الزمن أسماء واضعيها أو مؤلفيها أو منقحيها ، والتي ظلت زمناً وهي ملك خالص للمسارح يأخذ منها كل شاعر ويحوّر فيها كما شاء قلمه واستوجب زمنه ؟ ؟

وكأنا بالطبيعة مع حفظها حقوق التأليف لنوابغ الأفراد الذين يكون من حسن طالعهم أن يظهروا بعد انقضاء عصور الاستيحاش والظلمة –

كأنا بها لا تحب أن تغمط الجماعة حقها أو تسلبها فضلها . ولكن تاريخ في الشعر مع ذلك هو ثاريخ لجور الفرد على حق الجماعة ، ومن الذي يخطر له أن يعزو شيقًا من فضل شكسبير أو هومر أو ايسكيلاس إلى غيرهم ؟ لقد كان الشعر الأول أغاني تشترك فيها الجماعة كلها وكان الشعر - إذا صح استقراؤنا - ينظم في ظروف اجتماعية وينشد في اجتماع القبيلة أو العشيرة كلها وكان الرقض والغناء والموسيقي شيئًا واحدًا وكانت الألفاظ أقل شأتًا إذ كانت العاطفة أسبق إلى ايجاد التعبير عنها من الفكر ، ولم يكن التأليف معروفًا في هذه الدرجة من تاريخ البشر، ثم أخذ الفرد يظهر لما أحس أنَّ له عواطفٌ وخواطر خاصةٌ به وحده وأن له استقلالاً عَمْلِيًّا ، وصار على قاس ظهوره واستقلاله اختفاءُ الجماعة وغموض أثرها حتى صارت طائفة تجتمع لسماع قصيدة تُنشد أو تُغنى وهي لا تحس ألرها فيها بعد أن كانت فيما خلا من العصر هي المؤلفة لها ، شأنها في ذلك كشأنها مع رجال السياسة والحكومة . ولا ريب أن الجماعة تظل زمنًا مشاركةً للشاعر في حالته النفسية ، ولكنها لا تلبث أن يستبد بالأمر الفنيُّ الماهر ويروح يوحي إليها – وإنَّ كان ما زال يستمد منها – ويعثها على مشاطرته هذه الحالة التفسية ويحيى فيها راقد مشاعرها كم يرسل المرء الصوت فتتجاوب بأصدائه أركان الكهف – وهذا تطور طبيعي فإن المدنية معناها « كُلُّ له عمل » أي الاخصاء ، ومتى انتقل مركز الثقل في حياة الجماعة ، بعد أن تتألف تأليفًا سياسيًا ، انتقل معه المركز الأدبي ، ولكن أثر الجماعة لا يزول وإن كانت لا تدريه ولا تحسه وقد لا يحسن أحدً التفطن إلى تقدير مبلغ هذا الأثر إلا بعد جيل أو أجبال .

قدمنا هذا على سبيل التوطئة للكلام على رواية « تاجر البندقية » التي

نقلها إلى لغننا الأستاذ خليل مطران الشاعر المعروف ، ومن قبل ذلك ما نقل رواية عطاء الله أو عطيل كما آثر أن يسميها وهي لشكسبير كذلك كما يعرف الفراء ، وأنه لطماح مشكور له على كل حال ، وتسام محمودٌ عن الاسفاف إلى الروايات والقصص الفاترة السخيفة التي تخرجها مطابع الغرب والتي كاف بترجمتها بعض شبابنا المساكين .

ولكن هناك مسألة معضلة يبجدر بكل ذى رأى أن يفكر فى حلها خدمة للغة العربية نفسها : ذلك أن رواية شكسببر كلها شعر وليس فيها من النتر إلا صفحات معدودة يجريها على ألسنة بعض أشخاصه من حين إلى حين لغرض مفهوم وعلة واضحة . ولكن الأستاذ أسبغ على رواية تاجر البدقية حلة من النثر كستها من فاتحتها إلى ختامها ما عدا بضعة عشر بيتًا وحل بهذه الطريقة مشكلاً نراه نحن أعوص وأشد تعقيدًا من أن يحل على

ونحن ممن يقولون بأنه يجب أن تكون هناك ، إلى جانب الترجمة الشعرية لأن الشعرية ، ترجمة نثرية حرفية ، ونقول إلى جانب الترجمة الشعرية لأن النشر ، وإن كان أدعى إلى الدقة في النقل وأعون على الاحتفاظ بما في الأصل ، يجرد الرواية من مزية الشعر وليست هذه بالضئيلة التي لا يقام لحا رزن ، ولو كان يستوى أن تسوق الكلام نثرًا أو شعرًا لما نشأت الحاجة إلى الشعر بل لكان الشعر قياء المحتياريًا لا معنى له ولا مزية فيه ، ولكن الواقع أن الشعر فن قائم بذاته لم يخترعه الإنسان ولكن سيق إليه وتدفقت عواطفه - وهي الأصل في كل شعر - على أوزانه ، ونشأ مع الجنس الإنساني مد صار الإنسان حبوانًا اجتماعيًا . فنقل الشعر من لغة إلى الحرى نثرًا لا ينفي وجوب ترجمته شعرًا ، ولكن كيف يكون ذلك في الحنيا العربة ؟ هذا هو محل الاشكال . وأي البحور تختار لشعر شكسيبر وغيره من الرواليين ؟ انهم يستخدمون في لغات الغرب الشعر المرسل وهو وغيره من الرواليين ؟ انهم يستخدمون في لغات الغرب الشعر المرسل وهو بحر سلس التدفق لا يكاد القارئ يحس مقاطعه فضلاً عن إطلاقه من قيد

القافية . وبحور الشعر العربي أصلح ما تكون للشعر العنائي أو ما يطلقون عليه في الغرب لفظة ( ليربك ) وهو لا يصلح لحوار الروايات التمثيلية لفرط غلبة الموسيقية عليه . والحوار التمثيلي أحوج ما يكون إلى خر لين لا يظهر فيه التوقيع الموسيقي كما يظهر في سواه ، أضف إلى ذلك أن البيت من الشعر في القصيدة العربية « وحدة » تامة في ذاتها قائمة بنفسها من يربطه بما قبله وبعده من الأبيات - إذا ربطه شيء - إلا المعنى وليس كذلك البيت أو « السطر » في الشعر الغربي فهو هناك ليس بوحدة كذلك البيت أو « السطر » في الشعر الغربي فهو هناك ليس بوحدة ولا يجب فيه أن يكون مشتملاً على جملة أو جمل تامة من حيث التأليف اللفظي ، وكثيرًا ما تستوعب الجملة الواحدة عدة أبيات أو « أسطر ه متلاحقة . وامكان مثل ذلك في الشعر العربي عسير إلى الآن . وواضح من موجز ما بينا أن ترجمة شكسبير وأمثاله شعرًا تستوجب احتراء بحر من موجز ما بينا أن ترجمة شكسبير وأمثاله شعرًا تستوجب احتراء بحر من موجز ما بينا أن ترجمة شكسبير وأمثاله شعرًا تستوجب احتراء بحر من موجد ما ينا أن ترجمة شكسبير وأمثاله شعرًا تستوجب احتراء بحر منا من موجد ما ينا أن ترجمة شكسبير وأمثاله شعرًا تستوجب احتراء بحر منا من المناهد وحدة كا هو إلى الآن . ولم نشر إلى القافية لأن قيدها مما يسهل وسلعه والتحرر منه ، فليفكر معنا من يعنيهم الأمر - وهو يعني كل خد - .

### تاجر البندقية (٢)

ا أصل هذه القصة أحدوثة جرت على الألسنة في ايطاليا محصلها أن فناة ذات مال واقر ، وجمال باهر ، وعقل كالكوكب الزاهر ، مات عنها أبوها فخطبها إلى نفسها ملك مراكش وأمير أراغون في جملة النبهاء ممن مطبها . ولكنها وجدت أميل إلى شاب رقيق الحال من مسقط رأسها استدان المال الذي أنفقه في الزلفي إليها بضمان صديق له رهن لليهودي الذي أقرضه ذلك المال رطلاً من لحم صدره . فاستخارت الفتاة الله في

مستقبلها وناطت أمرها بثلاثة صناديق : ذهبي ، وفضى ، ورصاصى . جعلت في الأول منها جمجمة ميت ، وفي الثاني رأس هزأة أبله ، وفي النالث رسمها . ومن اختار « الأخير » أصبحت له حليلة ، وقد جاء في هذه الحكاية ما يحيء عادة في أمثالها : إن حبيب الفتاة هو الذي ألهم الصواب ففرحت به واحتالت لانقاذ صديقه من تبعة ضمانه لليهودي بأن تزيت بزى عالم قانوني وقضت على المرابي » .

صدق الأستاذ المترجم فإن مصدر القصة ايطاليا . ولكنها لم تكن قصة واحدة ، كا جعلها شكسير ، بل عدة قصص جمع هو شتاتها وألف بينها من حسة مصادر على ما يظن الشراح أولها « حستا رومانورام » وهي مجموعة حكايات باللاتينية ، وفيها قصة الضمان ورطل اللحم والنصول من شرط الضمان بنفس الحيلة . وثانيها « ال بيكوروني » وهي كالأولى طائفة من القصص وردت فيها ، فضلاً عن حكاية الضمان ، حادثة تبادل الخواتم . وثالثها « الخطيب » لسلفين وفيه فصل عن يهودي يريد في مقابلة دينه رطلاً من لحم رجل مسيحي ، ورابعها « قصة جرنوتوس يهودي البندية » وفيها زيادة على ما سبق أن اليهودي « يشحد سكينه » استعدادًا لقطع رطل اللحم . وخامسها « يهودي مالطة » لمارلو ، وفيها نظير لعلاقة لورنو المسيحي وجسكا اليهودية ، وذلك أن براباس اليهودي ، في رواية مارلو ، له ابنة نحب مسيحيًا وتنصر لأجله ، ومن المعروف أن مارلو كان مارلو كان مارلو ، له ابنة نحب مسيحيًا وتنصر لأجله ، ومن المعروف أن مارلو كان مارلو كان مارلو كان مارلو كان مارلو ، له ابنة نحب مسيحيًا وتنصر لأجله ، ومن المعروف أن مارلو كان مارلو كان مارلو ، له ابنة نحب مسيحيًا وتنصر لأجله ، ومن المعروف أن مارلو كان مارلو كان مارلو ، له ناثير كبير في صدر حياة شكسير .

هذا إلى مصادر أخرى عديدة لا يعقل أن يكون شكسبير قد اطلع عليها . ومهما يكن من الأمر فإن الثابت الذي لا مجاز إلى الشك فيه هو أن شكسبير لم يخلق حكايته . ولكن ما فيمة هذا ؟ وكيف يغض من قدر الشاعر ويطأ من منزلته التي تبوأها وحده ؟ ؟

إن القصص والحكايات التي تصلح للزوايات التمثيلية لا يأخذها حصر

ولا ينالها حساب . وهي كالحجارة ملقاة في طريقنا جميعًا ، ولكن ليس كل أحد بمستطيع أن يخرج من احداها رواية كتاجر البندقية . فإن كان أحد يشك في ذلك فما عليه إلا أن يجرب ! هذا أصل القصة موجود في أكثر من كتاب واحد ، وتلك رواية شكسبير قريبة المنال ممن شاء ، فليأخذ هذه وتلك وليضع هو رواية مثلها ليقيس عجزه إلى قدرة شكسبير وعبقريته !

وليس فضل شكسبير ومزيته في أنه ما من خصلة من خصال الحير أو الشر إلا أحسن تصويرها ، أو كما يقول الأستاذ المترجم : « تجد الطمع فتقول لا يصور بأدق من هذا . تجد الجبن فتقول لو تمثل رجلاً لكان هذا . تلمح الحقد فتقول كأنني بفلان وفلان وفلان وقد كشف كلَّ عن هذا . تلمح الحقد الذي في قلبه ، فاجتمع من الثلاثة الأجزاء هذا النوعُ التام من الحقد ، بل النوع الأتم . وهكذا الحكم في كل ما تصدى شكسبير من الحقد ، بل النوع الأتم . وهكذا الحكم في كل ما تصدى شكسبير لاظهاره بمظهره البشرى »

نقول ليس الأمر كذلك لأن النفس الإنسانية ليست خزانة مرصوفة فيها الفضائلُ والرذائل - أو الصفات - كما ترصف الكتب بحيث تستطيع أن تنتزع إحداها من بين أخواتها ثم تصورها كأنها شيء قائم بذاته لا صلة بينه وبين الخواته . وإنما النفس ميدان لتنازع الغرائز والعواطف . والمزية كل المزية في رسم الخلق الحادث من تفاعل هذه الغرائز والعواطف والصفات ومؤثرات البيئة والنشأة . خذ مثلاً لذلك شيلوخ في هذه الرواية التي هي موضوع كلامنا والتي عليها مدار البحث :

يهودى فى القرون الوسطى - ومن ذا الذى لا يعرف ما كان يعانيه اليهود فى تلك العصور المظلمة ؟ - مهدد فى كل ساعة من عسره ، ككل

أبناء جلدته ، بأن يحرق حيا وأن يُسطى عليه ويُهب ماله ويُنفى ويشرد ضربًا برجلك عن بلده وعياله ، وهبه نجا ، لحسن طالعه من ذلك ، فهو ليس بمتحاة المكارم سأقرض من الامتهان والسب والضرب واللعن ، ولم يكن اليهود إذ ذاك أقل تعصبًا وجهك ثانيًا ، ومتنا لأديان غيرهم ، ولا أكثر تسامحًا من حيث العقيدة والجنس ، وجهك ثانيًا ، ولكنهم كانوا الضعفاء الذين لا حول لهم ولا سلطان . يضطرهم الحرمان فلا تقرضه كأنا من الأعمال الاجتماعية المباحة لغيرهم أن يقصروا همهم على استرباء المال . العاقر ؟ ؟ ولكن ولا يدع إذا تعلم شيلوخ ، من طول الاضطهاد واليأس من الانصاف ، إلزامه العقوبة . أن ينظاهر بالحنوع وأن يداجي وأن يكتم ما ينطوى عليه من مقت وتحفز المشيلوخ – وأن لا يُحرى لسانه إلا بالمعمول من الألفاظ . وإذا تفلتت منه كلمة واشية حيك ، وأن أن بمرارة نفسه وبما ضمت عليه أضالعه من النزوع إلى التمرد على هذا الراهنة ، وأن لا الظام ، عاد فمسح من خصمه في الدروة والغارب . انظر هذا الحوار تستمع إلى الا النتي استدعاه طلب الاقتراض منه ، والذي كأنما أراد به شكسير أن يليح وهو لهذا أيط للقارئ بنية اليهودى وإسراره الانتقام ;

مبلوح – با سنبور الطونيو إكثيرًا ما قرعتني في الريالتو ( المصفق ) على أعمالي المالية ومراباتي ، ولقد احتملت ذلك أبدًا صابرًا وكنت أقابله بوفع الكنفين . إذ كان الصبر شعارًا أمتنا . وطالما نعتني بالكافر والكلب العقور ، وبصفت على عباءتي التي تنطق بيهوديتي ، وكل ذلك الأني تسربي مالي الذي هو ملكي . قالان يظهر أن بك حاجة إلى معونتي : أنت يأتي إلى وتقول « شيلوخ ا نريد ملعنًا من المال » أنت تقول ذلك . أنت با من أفرغ في لحيني لعابه ، وضربني برجله كما تبطرد الكلب الغريب عن عنبة بيتك : المال طلبتك . فماذا ينغي أن أقول لك ؟ ألا ينبغي أن أقول بأعند الكلب مال ؟ أيمكن أن يقرض الكلب ثلاثة الاف دوقي ؟ » أم يكون على أن أنفي وأفول بلهجة العبد وصوته الخافت وذلته الخامسة : يا سيدي الجميل القد يصفت في وجهي يوم الأربعاء المنصرم ، وطردتني يا سيدي الجميل القد يصفت في وجهي يوم الأربعاء المنصرم ، وطردتني

ضربًا برجلك يوم كذا ، ودعوتنى الكلب يومًا آخر ، فوفاء بحق هذه المكارم سأقرضك هذا القدر من المال ؟ » .

« الطونيو - من المحتمل أن أسميك كذلك مرة أخرى ، وأن أبصق في وجهك ثانيًا ، وأن أطردك برجلي أيضًا . فإذا كنت مقرضًا هذا المال فلا تقرضه كأنك تجامل به صديقًا . ومتى كانت الصداقة تستولد المعدن العاقر ؟ ؟ ولكن أقرضه عدوك حتى إذا قصرٌ في الوقاء كنت في حل من الوامه العقوبة .

« شيلوخ – انظر كيف تعصف ! أريد أن أكون صديقًا لك وأن أنال حبك ، وأن أنسى المعائب التي لطختني بها ، وأن أقضى لك حاجتك الراهنة ، وأن لا أتقاضاك دانقًا من الربا على مالى ، ومع ذلك تأبي أن تستمع إلى !! » .

وهو لهذا أيضاً سيئ الظن ، يخشى كل شيء ، ويتوهم الغدر من كل ناحية يطمئن إليها غيره ، ولا يثق حتى ببنته ، لأن سوء المعاملة أفسد عليه نفسه ، ولذلك تراه يخشى أن يكون بينها وبين خادمه لونسلوت اتفاقي أو مؤامرة ، ولا يكثم قلقه لدعوة مسيحى له أن يتعشى معه .

« ولكن لماذا أذهب ؟ .. انهم لا يدعونني عن حب » ويطلب إلى ابنته الذي يدهب - أن تحكم ايصاد الأبواب والنوافذ التي يسميها « آذان بيته » ويحذرها أن تطل بوجهها من الكوة إذا هي سمعت طبلاً أو زمرًا إذ يطوف « أولئك النصاري البلهاء » ، ويزعم أنه قد لا يلبث أن يعود كأن من عادته أن يراقبها مستريبًا . فيا لها من حياة ليس فيها ذرة من الطمأتينة ا

وإنه للمرءُ الذي حب المال عنده سواء والسجود ، حتى لقد حال قانون الأخلاق عنده قانونا مالياً ! فأنطونيو « رجل طيب » أى قادر على الوفاء إذا اقترض ! ولتن كان يكره انطونيو لتصرانيته فهو أشد كرها له

« لأنه أبله يقرض المال بلا رخج ويسقط قيمة الربا هنا بيننا في البندقية « ولقد سوّى بين المال وابنته لما فرت به وجعل يصبح : « بنيتي ! دوقياتي ! وابنينا ! وا دناليرى المتنصرة ! » ولكن حب المال عفي حتى على غريزة حب الآباء للأبناء ، فصرخ وبه من خسارة المال مثل الجنون « لبت بنتي ميتة عند قدمي وفي أذنيها الماستان ! » .

وقد برح به ما لاقاه من صنوف الأذى والتحقير فنزعت نفسه إلى الانتقام ، واحتج له احتجاجًا قويًا فصيحًا مقنعًا يُشعر القارئ أنَّ في مرارة مقته لأنطونيو احساسًا قويًا عميقًا بالعدل ممتزجًا بهذه المرارة . وهل تكاد تنفصل الرغبة في الانتقام عن الشعور المتغلغل بوقع الظلم ؟ إن المرء لبحس عطفًا على هذه الروح المتمردة تحت هذه العباءة « اليهودية » روح استفرها إلى الجنون الألم من تكرر الاستثارة بلا مسوغ ، ودفعها إلى معالجة اطراح ثقل الظلم بالالتجاء إلى الانتقام عن طريق القانون . وكأن شكسير أراد إثارة هذا العطف حين أجرى على لبسانه هذه العبارة البديعة ردًا على بسانيو النصراني إذ سأله ماذا تفيده بضعة من لحم الطونيو .

و شيلوخ – اتخد منها طعماً للسمك ! وحسبي بها قوتاً لغليل انتقامي إذا لم تصلح قوتاً لشيء آخر ! . لقد جلب على التحقير ، وحال دون اكتسابي نصف ملبون ، وسخر من خسائرى وهزأ بمكاسبي ، وامتهن قومي ، واعترض أعمالي ، وفتر أصدقائي وألهب على أعدائي . وما دافعه ؟ أني يهودي !؟ أليس لليهودي يدان وأعضاء وجسم وحواس ومودات وعواطف ؟ أليس طعامه كطعام النصرائي ؟ ألا يجرحه نفس السلاح ؟ وتصيبه عن الأدواء ؟ ويشفيه نفس الدواء ؟ ويكر عليه الحر والبرد في الصبف والشتاء ، كالنصرائي سواء بسواء ؟ وإذا شككتنا الحر والبرد في الصبف والشتاء ، كالنصرائي سواء بسواء ؟ وإذا شككتنا ألا ندي ؟ وإذا آذيتنا ألا ندي ؟ وإذا آذيتنا ألا ندوت ؟ وإذا آذيتنا

ألا نثأر ؟ وإذ كنا مثلكم في الباقي فنحن مشبهوكم في هذا ! ما حزاء اليهودي إذا آذي نصرانيًا ؟ الانتقام ! وإذا أساء نصراني إلى يهودي فماذا ينبغي أن يكون جزاؤه على ما سن النصاري ؟ انه الانتقام ! واني لعامل باللذالة التي تعلمونني ، وسيفدح الأمر ان أنا لم أحذق الدرس الذي تلقيته عليكم »(١).

وجدير بمثل هذه الحدة في طلب الانتقام أن تنبه راقد المواهب وتبعث كامن الذكاء ، ولذلك ترى شيلوخ متحفز الذهن ساهد القلب يعصف بكلام خصومه بحججه الدامغة المحتذاة على مثال مبادئهم وأساليبهم . انظر كيف يفحم الدوج :

« الدوج – أى رحمة يجوز لك أن ترجوها وأنت لا ترحم ؟

« شيلوخ - أى عقاب أخشى وأنا لم أصنع شرًا ؟ إن بينكم من لهم أرقاء كثيرون يستخدمونهم كحميرهم وكلابهم وبغالهم في أعمال حقيرة مذلة لأنهم مما ملكت أيمانهم بالشراء . فهل أقول لهم « أعتقوهم وزوجوهم ورثتكم ؟ لماذا يتصببون عرقًا تحت ما يوقرون به من الأثقال ؟ لتكن أفرشتهم وثيرة كأفرشتكم ، ولتنعم حلوقهم بكذا وبكذا من الأطعمة ؟ » أفرشتهم هذا لأجبتم « إن الارقاء ملكنا » وكذلك أجبكم ! أن رطل لو قلت لكم هذا لأجبتم « إن الارقاء ملكنا » وكذلك أجبكم ! أن رطل اللحم الذي أطلبه ( من انطونيو ) قد ابتعته بثمن غال ، وهو لى ولابد لى منه ! فإن أبيتم على ذلك قواخجلتا لقوانينكم ! وما أضيع أوامر البندقية وأعجزها ! . إلى أطلب الحكم ! تكلموا ! هل آخذه ؟ » .

وهو ككل الضعفاء المضطهدين ، إذا تمكن طعى ولم يرحم . ومن

<sup>(</sup>١) القطع المنقولة من الرواية من ترجمتنا تحن عن الأصل الالبجليزي .

## المدينة الفاضلة ودرو – مور ! وتوماس ولسن !

ودرو – ولسن رجل حالم أو إن شئت فقل كالى يتسخط نظام الأمم ويتبرم به ويرى فيه أصل الشر ورأس البلاء ويود أن يديل منه ، وأن يبدله من فساده صلاحًا . فهو من طراز توماس مور صاحب « اليوتوبيا » وهو كتاب لذيذ ظريف تذكرنا به وبمؤلفه ما يبذله ولسن من المجهودات لاعادة تنظيم العالم على قواعد الحق والعدل والحرية - نقول « كتاب لذيذ ظريف » ولا نخشى لائمة العار فيه لأنا لا نتنقصه وأتما نعني أن محاولة فرد إصلاح ما في الدنيا من خلل لا يمكن أن يكون إلا فكاهة يضحك من جرأتها القدر - ولكنها على هذا فكاهة جليلة تبعث الرجاء وتنشئ الأمل في تحقيق ... المستحيل !! ونظام حياة الأمم ليس من صنع صانع ولا وضع واضع ، ولكنما يتكون على الأدهار والأحقاب – كجزائر المرجان – وهو يتحول ويتعدل لأن الحياة قائمة على التطور ، مبنية على التغير ، لا لأن إنسانًا هنا أو هناك أراد هذا أو أشار به . وقد يظهر من حين إلى حين رجل يكون من دقة الاحساس ولطف الإدراك بحيث يشعر بتيار الزمن واتجاه التدفق في مجرى الحياة فيعالج العبارة عن هذا الذي تولَّته مشاعره ، وتعلقت به مداركه ، ويحاول أن ينطق بلسان الحوادث . ويكون من قوة الخيال وفرط الاعتداد بالنفس بحيث يحسب أن نطقه هو الصحيح ، وفهمه هو الصواب . ومن هذا النوع ولسن ومنه أيضًا توماس مور . ...

والناس يعلمون عن الأول ما فيه الكفاية ، أما الثاني فلا يعرفه إلاَّ أهل الاطلاع الواسع ولذلك نورد هنا ترجمته باختصار .

ولد مور في عام ١٤٧٨ أي في عصر النهضة العلمية ، وذهب إلى

هنا كان رفضه مرة بعد أخرى أن ينزل عن رطل الحم وأن يأخذ ديد مضاعفًا أو مثله أضعافًا كثيرة . ولكن شيلوخ ليس بوحش ! وإنه لإنسان تعجبك منه نعرة قومية صادقة . لا يذكر قومه إلا واصفًا إياهم بأنهم « أمتنا المفدسة » وليس بغضه للنصارى شخصيًا بل العامل فيه جنسى . ومظالم الفرد عنده منسربة في مظالم الجنس كله . ومع استهوالك أن يذهب شيلوخ إلى المحكمة مستعدًا بسكينه وميزانه ، واستبشاعك شحده السكير على نعله كأنما تجرد من كل إحساس يشرى – مع كل هذا ، وعلى الرغم من با نحس إذ تنهار قضيته ويخرج من المحكمة مصادرة كل أمواله كأن الرجل مظلوم!

هذا هو شيلوخ كا صوره شكسيير . وإلى جانب هذ الصورة التامة الرائعة البارزة ماذا عسى أن تكون قيمة المصادر التي أخذ منها هيكل الحكاية العربان ؟ أكسفورد ثم انتقل بعد عامين إلى لندن لدراسة الحقوق . وفي الحادية والعشرين من عمره انتخب للبرلمان فلم يلبث أن أحس به زملاؤه . وفي ١٥١٥ أرسل إلى البلاد الواطئة ( هولاندة وبلجيكا ) وظل شهورًا في أنفرس وبروكسل يفاوض رسل الامبراطور شارل الخامس . وهناك عرف ( إرسم ) والتقى بزميل صباه بيتر جيلز وإليه أهدى كتابه ، ثم صار رئيس مجلس العموم في عام ١٥٢٣ ولما سقط الوزير ولزى صار مور أكبر رجال هنرى الثامن ، فأراد الملك أن يطلق من زوجته فلم يشايعه مور على رأيه فذهب ضحية ذلك ،

وقد توخى مور فى كتابه أن يصور الدنيا كا ينبغى أن تكون لا كا كانت فى أيامه ، وأن يصف المدينة الفاضلة الكاملة كا هى فى ذهنه . وكان مخلصًا جادًا فى ذلك لا هازلاً ولا مدلسًا ، ولكنه اتخذ كتابه على الرغم من هذا ذريعة للزراية على الحياة الاجتماعية . والكتاب غاص بالغمزات وسا لا بد فى فهمه من الاحاطة بأحوال زمانه ، ولكن كثيرًا مما يعيب به عصره وينعاه على زمانه واضح بين لا يحتاج إلى إعنات روية أو مراجعة . ومن قوله « ولما كانت كل الأم الأخرى – يعنى غير يوتوبيا – لا تفتأ تبرم المحالفات أو تنقصها ، فإنهم - أى أهل يوتوبيا – لا يحالفون أمة كائنة ما كانت لأن المحالفات فى رأيهم عديمة الجدوى ، وإذا كانت روابط ما كانت لأن المحالفات فى رأيهم عديمة الجدوى ، وإذا كانت روابط إلانسانية لا تؤلف بين الناس فليس للعهود والوعود عمل كبير أو نفع » . وإلى هذا الرأى يميل ولسن وان خالفت حجته فى الزهد فى المحالفات حجة مور .

وأكثر الكتاب عبارة عن رواية حديث جرى بين مور وصديقه جيلز من ناحية وبين ثالث يدعى رفائيل صادفاه في أنفرس ، وهو رحالة عاد من يوتوبيا بعد أن لبث بها خمس سنين ، وعلى لسانه وضع المؤلف وصف

هذه البلاد السعيدة ! وحكومة يوتوبيا مؤلفة من نفر يختارون لسنة واحدة ويمثل الواحد منهم ثلاثين أسرة ولكن ولايتهم الحكم لا تميزهم عن غيرهم من أهل البلاد . وواجباتهم المفروضة عليهم كبيرة ، غير أنهم مع هذا لا يختلفون عن سواهم في أساليب حياتهم .

والحياة الاجتماعية في يوتوبيا أساسها الأسرة ، وهي تتكون من عدد لا يقل عن عشرة أشخاص ولا يزيد عن ستة عشر ، فاذا جاوز عددهم الحد الأقصى نقل بعضهم إلى أسرة أخرى .

وأهل يوتوبيا لا يستعملون النقود فيما بينهم ، وليس عندهم بيع ولا شراء لأن الخير وفير وكل امرئ واجد ما يشتهى ، وإنما يستخدمون المال في الاتجار مع الأمم الأخرى - وفيها معادن ثمينة ولكن أحقر الأشياء وأتفهها تصنع من الذهب والفضة ، وكذلك الأغلال التي يقيد بها الأرقاء حتى لا يزهى الناس بهذين المعدنين أو يقبلوا على احتجانهما !

والاسترقاق في يوتوبيا مباح كا هو في جمهورية أفلاطون ، والأرقاء يُتخدون من المجرمين ومن الأغراب الذين أغرتهم مزايا الحياة في يوتوبيا بالتجاعها ، وهم يقومون بالأعمال الدنيئة القدرة ويكون منهم القصابون ، لأن أهل يوتوبيا لا يرتضون أن يذبحوا الماشية لأن ذبح الحيوان من شأنه أن يبلد الاحساس بالرحمة التي هي من خير ما ولد مع الإنسان ، ولا يسمحون لمتزوج أن ترتبط حياته بشريك سقيم عليل يساهمه العيش حتى يغيب أحدهما اللحد وقوانينهم قليلة وليس عندهم محامون !!

ولم يغفل مور أمر الحرب، فقد جعل أهل يوتوبيا يذهبون إلى ضرورة التأهب إذا استوجبت الحال ذلك ، غير أنهم لا يرون في الحرب مجدًا يجتبى ، أو ثمرة تجنبى ويعتقدون أن مما يفرضه عليهم الواجب أن يقاتلوا إذا اعتدت أمة على جارتها أو حاولت إكساد تجارتها ، ويخجلهم أن

## ديوان العقاد ترجمة شيطان . من نار إلى حجر

and the second s

and the state of the state of the state of the state of

في حومة السياسة الآن ركدة قصيرة الأجل ، يرصد في خلالها كل فريق أهبته ، ويحشد لما بعدها قوته ، وغدًا سنشبع من الطبل والصيال ،ومن أبواق الدعوة إلى أقدس النضال . فما علينا لو اهتبلنا هذه الفرصة وأركضنا الفكر في حلبة الأدب؟ في ميدان خالص لوجه الإنسانية قاطبة ، لا تعتلج فيه إلا القوى النزاعة إلى الكمال ، ولا تشرئب فيه العيون إلا إلى مثل الجمال والجلال ؟ ؟ نعم ماذا علينا وأي بأس من ذلك ؟ أليست حياة الأدب خاصة ، والفنون عامة ، هي طليعة كل نهضة سياسية واجتماعية ؟ أبين في التاريخ أمة وثبت إلى الحياة القوية دون أن يهيئ لها الأدب أسبابها ؟ أليس الواضح الذي لا يحتاج إلى إبانة أو تدليل أنه لابد أن يفطن المرء إلى وجوده ، ويعرف نفسه ، ويدرك صلتها بما حولها ، ويطلع على جوانب حياته ، قبل أن يسع مجموع الأمة أن يقدر وجوده وحقوقه بين أمثاله وأنداده ؟لا ريب أن هذا كذلك ! وإنها لمن أعجب القسم أن يضطر أحدنا إلى الدفاع عن نفسه وتسويغ عمله في مستهل كلام له يهم به على الأدب حتى في وقدة المعمعة السياسية !! وكان حسب كل منا أن يسأل نفسه : بأية حيلة شاعت مثل الحياة العليا بين الجماهير الساذجة ٢ وكيف شغلت من النفوس كل خلية ؟ وما الذي أعد القلوب لا معيلاء الآمال القومية على هواها ؟ ولعمرى أن هذا لبعض ما يؤديه الأدب لأنه عالمي في آثاره كما هو إنساني في بواعثه الأولى . ومن ترى ينكر علينا قولتنا هذه ممن يعلمون أن مجرد انتفاء الأمية بانتشار القراءة والكتابة يكفل للشعوب الأحذ بأسباب النهوض ؟

يحرزوا نصرًا داميًا على أعدائهم فلا يزالون في الحرب أهل رفق وإبقاء على خصومهم ، وإذا لم يكن من القتال بد فعليهم أن يذيعوا في بلاد العدو الوعد « باجزال العطاء لمن يقتل الأمير وغيره ممن أوقدوا نار الحرب » وهم عدا ذلك يعتمدون الاحسان إلى الأسرى ليتألفوا قلوبهم « ولأن أكثرهم لم يقاتل عن رغبة في اهراق الدماء وإنما ساقته إلى الحرب طغوى الأمير » أما من حبث العقيدة فهم يؤمنون بالله ، ولا يرون من حقهم أن يتصدوا لأحد بإعنات من أجل رأى أو معتقد . وختام الكتاب زراية واستطالة على نظام الاجتماع الذي يترك الناس طبقتين : أغنياء متبطلين ، وفقراء متدحده

وهذه خلاصة وجيزة لصورة الحياة الكاملة في رأى مور . وقد يلاحظ أن مثل هذه الآراء والصور إنما تظهر في العصور التي تؤذن بتطور كبير . ولعل الفارئ بعد هذا يتساءل ، وما معنى « يوتوبيا » وأين هي ؟ فنفول ، معناها « لا وجود له » وكذلك الكمال في الدنيا لا سبيل إليه ا

وكأنى بالقارئ قد طالت به الفاتحة وشقى صبره فأحب أن يخلص منها إلى الخاتمة ، والعبرة بها ! أليس كذلك ؟ فهو يقول « وماذا بعد ؟ » . بعد أن أخانا العقاد أصدر الجزء الثالث من ديوان شعره فى نيف ومائة صفحة بالحرف الدقيق . وليس هذا كل ما قاله مذ ظهر جزؤه الثاني ولكنه طائفة كبيرة منه لا يسعنا أن نتناولها كلها قصيدة قصيدة ولكنا مجتزئون بواحدة منها لغاية سنجلوها للقارئ .

لأول مرة في تاريخ الأدب العصرى - والعربي أيضًا - يرى القارئ عملاً فنيًا تامًا فائمًا على فكرة معينة تدور على محورها القصيدة وتجول ولعل هذا من أظهر مميزات الأدب الحديث وأكبرها فقد كان الرجل يقول القصيدة مسوقًا إلى قرضها بباعث مستقل عن النفس ولكنك هنا ترى بناءً مشبدًا نبتت فكرته لسبب مفهوم وعلة طبيعية مشروحة وأعمل الشاع ذهنه في جملتها وتفاصيلها ثم أفرغها في قالب تخيره لها بعد الروية ، وعرضها في أسلوب فني موسيقي أبدعه لها - .

فأما موضوع القصيدة – كما هو ظاهر من عنوان هذا المقال فترجمة شيطان – .

صاغه الرحمن ذو الفضل العميم غسق الظلماء في قاع سقر ورمى الأرض به رمى الرجيم عبرة ، فاسمع أعاجيب العسير فهوى الشيطان إلى الأرض ليضل فيها من يشاء فحار بادئ الرأى أين

بيد أن الشر ما زال أربياً ومبيل الغي ممهود الجناب لن تسواه حيث تلقاه غربيًا أبد الدهس ولا نزر الصحاب

فهبط أول ما هبط في أرض الزنوج حيث : لا ينام الظل في أرجائها وهمو ظلل عليها قائم

فاحتقرهم الشيطان اللعين المزهو ، وسخر من قسمته « ومشى ينغم في غير طرب » إلى أن استقر به المقام « حول بحر الروم أو بحر العجم »

ورمى أول فسخ فأصابا ودعاه (الحق) واستلقى فنام وأتاب الحق عنه فاستجابا فإذا الحق لجاج واختصام وإذا الحق طسلاء الخبثاء رسن الواهن، سيف المعتدى ضلة الجهال ، لغز الحكماء ذلسة العبد ، عرام السيد

وتمادى اللعين فى شره « كلما أنبت زرعًا ينعًا » غير أنه استهدف التلف لمداخلته الناس من جهات الضعف فى نفوسهم ، ثم أنف من فتنته أمًا هو يأنف من إهلاكها :

> ما له يفسد خلقاً عدموا آية الرشد؟ وهبهم رشدوا كلهم طالب قبوت، والثرى - ذل قوم أو تعالوا - مخصب وقصارى الأمر في هذا الورى راسب يطفو وطاف يرسب

فكفر الشيطان بالشر الذي تبذره كفاه ، وذلك كفر شر من الكفر

في الفردوس ، ويعلمهم ما لم يعلموه من الغضب . ولطف الله فلم يرجموه بالنجوم . ثم أوحمي الله الوحي في جنته :

فإذا الجنـــة أمــن وسـكون كسكون الليـــــل في ضوء القمر خشعت حتى الشوادي في الغصون وصغت حستى وريقات الشسجر

وانجلي الموقف « عن جلال الله فردًا في علاه » : وتنحى كل مشهود فمـــا ثم إلا الله والطباغي المريد

وحاقت اللعنة بالجاني الذي لا يندم ، وجهر اللعين بعصيانه ، وأخذ يبرره بكبرياء لا تسمح له أن يطلب العفو أو يصغى حتى للوم ، وجعل يستصغر الفردوس لأن له رجاء فوقها ولذلك لا يسميه فردوسًا ولا يعد الرضى به نهاية السعادة كما أن الضب يرضى بجحره وليس جحره بأقصى ما ترتقي إليه الأمال وجعل يتسخط قيمته ويقول كيف يرضى بهذه القسمة الخالدون ؟ أيعافون ذلك الشأو الذي فوقهم وهو لا يعاف ؟ أو يجهلونه والجهل نقص في مرتبة الخلود ؟ أو يطلبونه فلا ينالونه فيكونون من المحرومين ؟ » فرأى الله من الرحمة بالخلق أن يخمد جذوته :

حين جارت فتنة الغاوى على عصمة الأملاك في عزتها عجّل الله بــــه مــــا أجلا وحمى الدولة في بيضتها

فمسخة صخرًا ! ولكن هل يزول الطبع ؟ إنه لايزال يستهوى العقول

بالخير « لأنه يرى الخير أهون من أن يستحق العناية بإزالته ورصد المكمائد له فالراشد والغاوى عنده سيان » وعد الله منه ذلك ندمًا وأدخله جنته -فاعجبوا من نعمة الله العجاب وانظروا كيف تلقاها الرجيم فنزل الشيطان من الجنة « منزلاً يرضي به الفن الجميل » : وتفيض الوصف لسولا أنسا نصف الدار لكم يا داخليها

على أن الشاعر مع ذلك لا يسعه إلاَّ أن يطيع قوة خياله وإلاًّ أن ينزل على حكم الشاعرية الضخمة ، فألم بصورة خلابة من إبداعه في عشر مقطوعات غير أن الشيطان لم تخلد نفسه الخبيئة إلى الخلد فكان « يزداد على النسبيح قبضًا ، ونظرت الملائكة إلى وجهه فرأت شيئًا عجبًا لم تألفه ، وكان راكبًا في رفقة منها فوق السلسبيل « مركبًا يزجيه سلسال النغم » فلما تمادي الأمر سنموا وتاموا نوم الأطفال غلب عليهم الملال، وتساءلوا لدهشتهم وطهارة قلوبهم « هل الويل الذي يصيب أهل وادي جهنم هو هذه الفترة التي تجلب النعاس للعيون ١٠ ٢

فانشى العابس وقساد الجبين صارخا صرخة مقضى الحلاك أى واد ؟ ؟ قال وادى الكافرين ، قسال دع هذا فما أنت وذاك

وسأل الملائكة كيف تروننا هاهنا فقال أحدهم إننا للفائزون : قسال لكنسى أراسسا كلما وأراكم قبل ، أشقى مسا يكون

فذعروا « كالجيش في هول الفرار » وساءهم أن لا يحسدهم في الجنة وأن ينكر عليهم السعادة ويسلبهم إياها بانكارها ، ويتغص عليهم مقامهم

فى الدمى والتماثيل . ولم يأسف عليه إيليس بل عجب كيف طاش لسانه وأخذته الغيرة على الصراحة وشك فى أنه شيطان صميم - : أترى شيطانة من قومنا

وليس ما أوردناه من خلاصتها إلا هيكلاً عاريًا لهذه القصيدة التي تقع في أكثر من ثلاثمائة بيت على هذا النسق البديع الرائع وقد كان الباعث على وضعها ما انتاب الشاعر في أواخر الحرب وفي ابان الحوادث المصرية الأولى من الشك والغيظ اللذين رجًا عنده « كل قواعد الرأى وشوها كل حالات الوجود الإنساني فوقر عنده أن الحياة ، كما قال سليمان الحكيم بعد تجربنها « قبص الريح ، وباطل الأباطيل » ولكن هذه الغيمة انجلت فعاد ألى رأيه الأول « في الحق والعدل معتقدًا أن الحق كائن في صميم الأشياء وأن الوجود والباطل نقيضان لا يتفقان إلا كما يتفق الوجود والعدم » .

ألما نحن فإنا نحمد غيمة هذا الشك التي دفعته إلى صوغ هذه الآية الفريدة في لغة العرب والتي يحق لنا أن نباهي بها براعات الغرب وإن في ظهورها لدليلاً على انتهاء دور التمهيد الذي اضطرنا إليه ركودُ اللغة فرونا عدة وإننا الآن في دور البناء الفني ، وإذا كانت اللغة قد اتسعت للشعر القصصي على هذا النسق فهي لن تضيق عن غيره من فنون الشعر بحمد الله ثم يفضل العقاد .

## الأدب ينهض في عصور المشادة لا عصور اللين والأمن كتاب الفصول

مجموعة مقالات في الأدب والاجتماع ، وطائفة من الخطرات والشذور في موضوعات شتى ، ينظمها في سلك واحد تيارُ الفكر الذي أنضجها وما بينها من التناسب والاشتراك في المنحى : فمن نظرات في فلسفة المعرى إلى نقد لسير الرجال وتقدير لحياتهم وأعمالهم ، ومن مقال في الألعاب الرياضية إلى ساعات مقضية بين الكتب وآراء في الشعراء وخارجياتهم ، ومن تحليل للإحساس بجمال الطبيعة وتبيين لمواضع الملاحة في الإنسان ، إلى وصف لمغنى المجالس ، ومن « جولة في الماء محدودة وجولة في السماء غير محدودة » إلى آراء في الأساطير ونقد للكتب وتعليل وجولة في السماء غير محدودة » إلى آراء في الأساطير ونقد للكتب وتعليل الما يلقاه مثل شارل شابلن من الحفاوة في حيثما حل .

ولو شتنا ، وكان ذلك يلائم مزاجنا ويليق بمهمة النهضة بالأدب وتحريره ، لباهينا بالمذهب الجديد فيه وبفوزه على صنوف الاستبداد التي همت به وعالجت خنقه ، فقد خرج من كل ما خاض من المعارك إلى هذه الساعة ، صادق الرجولة تام الاتزان ، مبرأ من عيين على وجه الخصوص عال الماضى البائد ، وطيش الانتقال وما تغرى به أدوار الانقلابات الأدبية من التعلق بالتطرف ومحاوزة المدى المعقول والحد الطبيعي . وناهيك به من فوز على الاستبداد السياسي الذي تعانيه الأمة ، وتجرع مرارته ، وتضح من أذاه منذ سنين على قرط تشددها ، وعنت التحيز الذي يأبي إلا أن

يقضى – لو استطاع – على ما لا يحب أو يخاف أن يظهر ، واستبدار التعصب حيال الجديد ، واستبداد الشهرة الذي يمكّن صاحبها من تخطي الرقاب والاستغناء عن الاخلاص والصدق ، واستبداد الأغلبية العمياء التي يفتنها العابتون والمحتالون بالكلام الخلاب والعبارات الجوفاء ، ثم استيدار الجهل الذي يجعل كل ضرب من ضروب الاستبداد الأخرى ميسورا

فاز اللهب الجديد على هذه وغيرها من صنوف العنت وضروب الاستبداد ، ولكنَّ العراك العنيف الذي دارت ارحاؤه لم يستشر - كما يحدث كتيرًا - العواطف الدنيا ولا شيئًا من الشهوات المرذولة أو الطغيان الذي بحيل النصر في آخر الأمر شرا من الهزيمة ، لأن دعاة هذا المذهب يفهمون الحرية على حقيقتها ويبغون الحقيقة وحدها ، ولا ينشدون سوى تنبيه خير ما في الطبيعة الإنسانية ، ولا يطلبون أن يرفعوا نير الجهل ويفكوا القيود العارفة ويتحرروا ليستبدوا بغيرهم ويضعوا اللجم كأسلافهم في الأفواه ، والأصفاد حول الاعضاد ، والعقبات في سبيل النفوس الناشقة السائرة على الدرب . وما خير أن يحتذي المرء مثال رجال الثورة الكبرى في فرنسا حين نفضوا عنهم استبداد البورين ثم لم يلبثوا ، لما عاد المجد القومي على يد بونابرت ، أن أقاموا مقامه الاستبداد العسكري ؟

ومن المظاهر الغربية لهذا العراك والصداع أن دعاة المذهب النجديد كانوا - وما يزالون - مستعدين لمنازلة من شاء ومقارعته بالحجة الدامغة والبرهان القاطع، ولكن المذهب القديم لا يعول على حجة ولا يستند إلى عقل ، فكان ومايزال حسبه من المقاومة الاعتماد على الجهل الفاشي وعلى غفلة النغوس وعلى اعتياد الجماهير الطريقة القديسة وعلى الصعوبة الطبيعية التي تواجه كل من يعالج تحويل التيار وصرف التفوس عما ألفت والقلوب

عما اعتنقت ، بالغًا ما بلغ ذلك من الخطل والضلال . ولاشك أن الأدب على الخصوص خطا خطوات واسعة في هذا الجيل وأن تهضته هذه لم تكن في ظل الحرية ! أقليس من العجيب أن ينشأ في مصر أدب صحيح وأن تصبح هذه البلاد مهد الأدب والتهذيب في الشرق على الرغم مما ترسف فيه من الأغلال ؟ ولكن هذه الظاهرة ليس فيها شيء من الغرابة . ولا هي فلة نادرة في تاريخ الأدب في الأمم الأخرى . والواقع الذي يهدي إليه الاستقراء هو أن من المشكوك فيه جلًا أن تستطيع أمة آمنة طامحة إلى الرحاء القومي والرفاهية المادية أن تأتي جليلاً في عالم الأدب والفنون . ولقد كانت أزهى وأمجد عصور الأدب في انجلترا ورومية هي العصور التي كانت فيها هاتان الدولتان تذودان عن كيانهما وتناهضان ما يتهددها بالقضاء عليهما ويتذرهما بالإلواء بهما . ألم يكن عصر اليصابات مقاومة مستمرة لعدوان اسبانيا في الخارج ولشتي الخصوم في الداخل ؟ ألم يُخرج فيرجيل وهوراس وليفي وغيرهم من كتاب « العصر الذهبي » في رومية براعاتهم في أبان الحرب الأهلية الكبرى التي جعلت أغسطس امبراطورًا أو بعدها مباشرة ؟ وتأمل بعد هذين ، المانيا أيام تفككها وانحلالها ، وحين كانت ترهقها عشرات الحكومات الصغيرة المستبدة والأوليجاركيات والامارات والأسقفيات ومدن الامبراطورية « الحرة » ؟ لم يكن في المانيا لذلك العهد من حر سوى الفكر . ولقد كان فردريك الكبير يفخر بالاتفاق بينه وبين رعاياه على أن يفعل ما يشاء وأن يدعهم أحرارًا فيما يرتأون ويقولون . أما فرنسا فكانت متغمسة في التوسع غارقة في لجج النظريات السياسية ، أسيرة لشهوة الفتح ، وأما الجلترا فكانت تثرى وتقعم جيوبها وتنقاد إلى شهوة الرخاء المادي على حين كانت المانيا المنقسمة المتدابرة المتطاحنة التي تقيمها وتقعدها الدسائس والأحقاد الوراثية - خالصة لها دولة العقل أو « ملك السماء » كما شاء بومةُ المانيا ، جان يول رختر ، أن يقول – وشبيه بهذا ما حدث في ايطاليا قبل نيف وثلاثمائة عام حين أخرجت للعالم أساتذة النهضة الأدبية والفنية فيما يسمونه عصر الرينسانس. ومثل هذا

أيضًا وقع في بلاد الاغريق قبل ألفي عام أو أكثر . وهذه الروسيا خير أدبائها وأفحلهم من نبغوا في ظل الاستبداد القيصرى مثل تولستوي ودويستفسكي وترجينيف وجوركني وهاتزيباشيف – ولينين أيضًا إ

وتعليل ذلك سهل . فإن عصور الأمن عصور طراوة ودعة لا تحذ النفوس ولا تستثير قواها الكامنة ، وعلى النقيض من ذلك عصور المشادة والجهاد التي تحرك أعماق النفوس وتُزخر كل تياراتها، وتبتعث رواقدها، نا تتطلبه طبيعة العراك من استمداد كل قوة . نعم إن عهد الاستبداد يغرى النفوس بالتماس الفرار من الاحساس بوقع الظلم ومرارة العسف ، فيكثر الاقبال على أسباب التلف ، والافراط في معاقرة المتع الضئيلة واللذاذات الحقيرة . ولكنه لا يكلف بذلك إلاَّ النفوسُ الجلباء التي لا عير فيها في أى عصر ، أما ما عداها فسلواها تأمل نفسها وما حولها ، ودرس هاتيك جميعًا ، وقياس بعضها إلى بعض ، ومعالجة جعل ظروف الحياة وفق مطالبها وأمالها . وقد لا يبيح لها الاستبدادُ إلاَّ توخي ما يحسبه أسلمَ الأعمال وآمنها مغبة ، كوضع الروايات وهو ما جرى في الروسيا . ويظن المستبدون أن لا ضير في هذَّه ولا بأس منها ! كأن تصوير ظروف الحياة ووقعها للقارئ الغافل أو العاجز عن تأليف هذه الصورة لنفسه وجمع شتاتها وتقدير أثرها - لا أثر له في تكوين إرادة الجماعة وحفزها إلى نشدان ما ينقصها ودفع ما يرهقها . ولقد حدث أن بعض القياصرة كان يستمع إلى روايات دويستفسكي - أو غيره - ويضحك ويعجب لمهارة الكاتب وصدق تصويره ودقة تحليله . ولم يكن يدوى أن هذه الروايات بعينها هي التي ستثل عرش أسرة رومانوف بما نفشت في النفوس ونبهت ! كما كان لويس الرابع عشر يشهد روايات موليير ويغرب في الضحك وإن كانت على هذا من أول بواعث الانقلاب الاجتماعي !

إذن فلا عجب أن ينهض الأدب في مصر ، وأن تكون تهضته قوية جارفة تعفى على القديم وتفتح أبواب الفكر التي أغلقها التقليد، والمتنفسات

التي سدتها السخافة والجهل . وإن المرء لتعروه هزة جذل حين يرى كتابًا حامعًا كهذا الذي أخرجه أخونا الأستاذ العقاد وكتب به للمذهب الحديث نصرًا جديدًا ، وفوزًا آخر مبينًا . ومن ذا الذي لا يفرح لتحرر العقل وخفق أحنحته في الفضاء الطليق ؟

ولقاء كانوا يعيبون على المذهب الجديد أنه يهدم ولا يبني ، كأنما يمكن أن يبنى المرء قبل أن يزيل الأنقاض ويصلح الأرض ويهيئها للبناء .فالبوم ما عساهم أن يقولوا ؟ هذا كتاب كله بناء وتشييد ، فهل يفرح الجاحدون كفرحنا به ؟ لا نظنهم يستطيعون ذلك ! وما كنا لنطالبهم بما يفوت ذرعهم ويخرج عن طوقهم . إذن فليغصّوا به إذا شاءوا !!

## ماكس نورداو (١) رأيه في مستقبل الأدب والفنون

أصبحت يومًا على ذكر ماكس نورداو ، وأكثر ما أذكره إذا جنحت نفسى إلى الرضى واستشعرت التفاؤل ، أو إذا برمت بهذر الأدعياء وسفسطائيتهم ، أو أكثرت من قراءة القصص ، فهو عندى دواء أجرع منه على قدر الخاجة ، وأكافح به وبأمثاله عدوى أساليب التفكير الشائعة ، وأدفع فتور النفس ، وليس ذلك لأنه من المتطيرين ، فإنه على نقيض ذلك يذهب إلى التفاؤل ويلج به الأمل على الرغم مما يشهر به وينعاه من الأنظمة السياسية والاجتماعية والاقتصادية والدينية ، ومما يعرضه على قرائه من مظاهر الانحطاط والهستيريا في الفنون والشعر والفلسفة . وهو ناقد ينشد الاصلاح بقوة البيان ، ومرارة اللسان ، ودقة التحليل ، ووضوح التدليل ، لا متسخط ممن يكلفون بذم كل ظواهر الوجود المعروفة ولا يرون الحياة لا متسخط ممن يكلفون بذم كل ظواهر الوجود المعروفة ولا يرون الحياة الأحالة سخيفة لا غاية لها ولا معنى فيها . غير أن تفاؤله هذا لا يعدى القراء ولا يكاد يتردد له في جوانب النفس إلا صدى يذهب بأسرع مما جاء ولكن للكلام في هذا أوانًا لا نستعجله .

ذكرته فامتدت يدى إلى كتابه الذى طبق فيه نظرية موريل ولمبروزو في الانحطاط ، على المؤلفين ورجال الفنون ليصحح ما يأخذه الجمهور عن الكتاب والفنيين والشعراء من المثل العليا للجمال والآداب وقتح الكتاب من آخره فأخذت عينى قوله متكهنا بالمستقبل البعيد للشعر والفنون :

« في وسعى أن أثبت – أو على الأقل أن أظهر – أن الفنون والشع لن تشغل إلا مكانًا ضئيلاً جدًا في الحياة العقلية للقرون البعيدة . ذلك أن علم النفس يقول لنا أن التطور طريقه من الغريزة إلى المعرفة ، ومن العاطفة إلى الموازنة والحكم ، ومن التفكك إلى الانتظام في اتصال الخواطر . فيحا الالتفات محل العفو في نشوء الفكرة ، وتأخذ الإرادة - يهديها العقل \_ مكان الهوى . وحيناذ يزداد تغلب الملاحظة على الخيال والرموز الفنية , أي أن النفسيرات المغلوطة للوجود يعفي عليها فهم قوانين الطبيعة . هذا ، وحليق بسير المدنية إلى الآن أن يعيننا على تقدير المصير الذي لعله مذخور النسون والشعر في المستقبل البعيد جدًا . ذلك أن ما كان من أهم مشاغا الرحال الراشدين وأنضج أعضاء المجتمع وخيرهم وأحكمهم يصبح شيئا فتبينًا ملهاة تانوية حتى يعود آخر الأمر سلوى الأطفال ، فقد كان الرقص في الزمن الغابر على أعظم جانب من الأهمية ... وليس هو اليوم إلا ملهي النساء والشبان وسيقتصر آخر الأمر على الأطفال . وكانت القصص الخرافية أسمى ما يخرجه العقل الإنساني وكانوا يضمنونها أخفى حكمة القبيلة وأغلى تقاليدها ، وهي اليوم ضرب من الأدب لا يتخذ إلا للأطفال . وكان الشعر في الأصل النوع الوحيد من الأدب فاقتصر اليوم على تصوير العواطف وغلب النتر في كل ما عدا ذلك . ونحن في عصرنا هذا نرى الرواية تزداد انحطاطًا ولا يكاد أهل الجلد والتثقيف يرونها خليقة بالعناية ، ووقعها يزداد تختصارًا على النساء والشبان . ولنا أن نستخلص من هذه الأمثلة أن الفتون والشعر بعد بضعة قرون ستصير آثارًا بحتة لا يتخذها غير من تغلب عليهم العاطفة أى النساء والشبان، بلي الأطفال فيما يحتمل » .

قرأت هذا ثم طويت الكتاب ومضيت إلى عملي وجعلت أفكر في الطريق في هذا الذي يستشفه نورداو من أستار غيب الله المسابلة دون

المستقبل البعيد فخيل إلى أن ما نقاته من كلامه يمثل موطن الضعف فيد وفي أمثاله من العلماء . لحاجة في الاستقراء المنطقي ومبالغة في التعويل على ما عرف إلى الآن من الحقائق العلمية وما ظهر من قوانين الطبيعة . وظاهر أن الخطأ في هذا التقدير مرجعه إلى أمور كثيرة . منها افتراضه أن الأدب لم يلحقه هذا التطور الذي وصفه وقال إن علم النفس يقرره منها اغفال العامل الإنساني في حسابه واسقاطه طبيعة الحياة البشرية من تقديره وإنه لمن دواعي العجب أن يغفى هذا العقل الكبير هذه الاغفاءة فيحسب أن الحقائق لا تتعدى معامل الطبيعة والكيمياء وأن كل ما تخطي هذه الحدود انتقل الى عالم الوهم واللهو الزائل . ومنها اعتباره الأدب والفنون سلوى وملهاة وما هي في شيء من هذا ولا هي تتخذ لهوًّا إلا في عصور الاضمحلال التي تعتري الأمم وإنما هي في الصميم من الجد بأدق معاني الكلمة . وإني لأعجز عن تصور الأدب والفنون كيف تكون لهوًا زائلاً وسلوى يقطع بها الوقت ويقتل الفراغ . إذن فأنت تلهو إذا عشقت وإذا كرهت ، أو غضبت أو خفت ، أو راعك منظر فاتن ، أو أقضك خاطر مخامر أو هم باطن ، وهذا الذي تراه من ظواهر الطبيعة وتنوع لبوسها في الصباح والمساء وتحت نور الشمس وفي ضوء القمر وعند ركود الجو وهبوب الرياح وما تحسه من وقع الحوادث والشخصيات – كل هذا وهم وخدعة وأكذوبة وهذه الحياة بخيرها وشرها وسعودها وتحوسها باطل ومحال ولا حق إلا المعدة يرحمنا الله ، ولا جد الا مكرسكوب العلماء ! وعلى أن الناس عاشوا ومايزالون يعيشون بالطبع أكثر مما يعيشون بالعقل

وحقائق العلم ، والحياة قائمة على طبيعة النفس والغرائز . وسبيل المدنية أن تجعل قياد الغرائز البشرية والعواظف الانسانية في يدها وأن تتخذ منها

قوى دافعة تستخدمها لإنتاج ما ليس في الغالب من الغايات الأولى لهذه العواطف التي لولاها لآض الانسان كتلة من اللحم والعظم لا خير فيها ولا غناء عندها كما بين ذلك نورداو نفسه في كتاب آخر . ولابد من تحرار هذه العواطف تحركًا جديًا في بادئ الأمر لينتفع المجموع من الفرد . وأنت قد تعلم أن العادات والأنظمة الاجتماعية ليست إلا أقنية ومسارب تعدفق فيها العواطف لتنتظم وينتفع بها ويتأتى تسخيرها . أليست عاطفة الحر هي الأصل في بقاء النوع عامة وفي نظام الزواج خاصة ؟ وعاطفة الرحمة أليست هي مبعث هذا النظام الاجتماعي على ما فيه من مظاهر الأثرة والظلم وفلة ما يبدو لمتأمله من التعاطف الذي هو أصله ؟ ثم أليست الأنانية هي أصل الوطنية ؟

والطبيعة البشرية ثابتة لا يلحقها نقصان ولا يطرأ عليها زيادة وهي مثل الكاليدسكوب تدير الكف قطع زجاجها الملون التي تمثل عواطفتا وأمالنا ومحاوفنا ومباهجنا ومطامحنا ونزعاتنا إلى الخير والشر وغير ذلك وتزاوج بينها وتشكلها أشكالا مختلفة ولكن العناصر المكونة لها تبقى على حالها وتبقى القطع الزجاجية لا يطرأ عليها نقص ولا زيادة .

والفواتين الطبيعية الني يقولون إن المستقبل سيكون قائمًا عليها مبنيًا على فهمها كانت أبدًا موجودة فعالة منذ كانت الدنيا , ومن ذا الذي يظن أن هذه القوانين كانت غير موجودة أو معطلة قبل أن يهتدى إليها الباحثون والمفكرون ؟ أكانت العوالم والأشياء متنافرة متدافعة قبل أن يوفق نيوتون إلى نظرية التجاذب وقانونه ؟ أكانت العين لا تلتذ ما تأخذ من الألوان والأذن لا ترتاح إلى ما يرد عليها من الأنغام قلم تستشعر العين لذة الألوان ولا الأذن حلاوة الألحان إلا بعد أن وقفنا على ما نشره ، هلمهولتز ، وا بروكه يا من نتائج بحثهما ، وإلاَّ بعد أن قررا أن الاحساس بالألوان

الأنفام رهن بالنسب الحسابية والهندسية البسيطة أو المركبة بين حركات الأثير أو المادة ؟

وغير منكور ولا مردود أن العقل سبيله أن ينفي عن الشيء كل ما هو أجنبي منه ، وأن أبحاث العلماء قد صيرت أفق المدارك أوسع ، ومرامي الفكر أبعد ، ولا شك أن أهل النظر والاجتهاد المخلصين قد أحصوا وسجلوا واجتلبوا المنافع واستدروا المرافق ، غير أننا مع هذا – على قول شيللي - لا نعجز أن نتصور حال العالم لو أنهم لم يكونوا ولم يخلقوا ، أو لم يبحثوا ولم يحققوا – لا يُعيينا أن نتخيل العالم خلوًا من خطوط الحديد والمصانع على تعدد شكولها ، ومن المعارف العلمية والاقتصادية والسياسة ، ومن آراء الفلاسفة وعشاق الإنسانية . أليس كل ما كان يحدثه فقدان ذلك أن العالم كان يمضى في هذره القديم وخلطه الأول وعنجهيته السابقة قرنًا أو عدة قرون أخرى ؟ وإن عددًا من الرجال والنساء والأطفال كان يرمي بالكفر والالحاد والمروق ويحرق ؟ ولكنه من وراء الطاقة أن يتصور المرء حال الدنيا لو أن الشعراء لم يكونوا ، والفنيين لم يخلقوا ، ولم ينقل إلينا شعر العبرانيين ، ولم يستأنف الناس دراسة الأدب الاغريقي ، ولم يتغلغل فيهم شعر الأديان القديمة البائدة مع عقائدها . وبالجملة خلو العالم من كل أسباب الحياة . أكان عقل الإنسان يبعثه من رقاده شيء لولا هذه ؟ أكان يتاح له أن يحيط بما أحاط أو أن يخوض حيث خاض ؟

ومعلوم أن الآداب والفنون إنما أتت النفس أولاً من طريق الطباع والحواس ثم من جهة النظر والروية ، فهي أمسَّ يقوانين الطبيعة رحمًا وأقوى لديها ذمًّا ، وأقدم لها صحبة ، وآكد عندها حرمة . وليس هذا الرقى إلا تطورًا في الحق . والفرق بين حياة الإنسان في عهده الحديث وبينها في ما سلف ليس في الكيف ولكن في الكم ، وفي المقادير وليس في الصفات الغريزية . هذه هي القضية المبرمة الثابتة . فإن قلت : فماذا عساك تقول في مخترعات العصر الحاضر وفي امتلاك الإنسان رق الطبيعة بها ؟

## القوة الدافعة ومقاومة الجماهير نظرية الحاجة

قال ماكس نورداو في كتاب « المتناقضات » :

« من حيل الكلاميين أن يقسموا الإنسانية إلى شطرين : رعية كبيرة وطائفة قليلة من الرعاة ، ولكن من الخطأ أن نقول إن بضعة عقول خاصة هي القوة الدافعة الوحيدة وأن نصور الجماهير كأنها العقبة المعترضة أبدًا . ولا يسعني إلا أن أعترف أنى ظللت زمنًا طويلاً أشاطر القائلين بهذا خطأهم ، وكنت أذهب إلى أن الجنس الأبيض كله يمكن أن يرد إلى مستوى العصور الوسطى ، بل إلى ما هو وراءها أو قبلها لو أن عشرة الآلاف الذين هم أمهر معاصري وأذكاهم ، والذين يخيل إلينا أنهم عماد مدنيتنا الوحيد ، فصلت رؤوسهم عن أجسادهم . غير إنبي الآن لم أعد أعتنق هذا الرأى وذلك لأن أسمى صفات الإنسانية ليست ميراث الشواذ القليلين دون سواهم وإنما هي صفات أساسية موزعة على الناس جميعًا ، شأنها في ذلك شأن الأعضاء والأنسجة والدم ومادة الذهن والعظام ، ولاشك أن لبعض الأفراد نصيبًا أوفر ولكن لكل فرد حظا من هذه الصفات .. صور لنفسك طائفة من الأوساط العاديين ليس لحم مواهب عقلية خاصة أو معارف فنية غير ما يفيده المرء من مطالعة مقالات الصحف أو أحاديث المجالس ، وهبهم تحطمت بهم سفينة وقذف بهم الحظ إلى جزيرة جرداء . فماذا يكون مصيرهم ؟ لا شك أنهم في بادئ الأمر يكونون أسوأ حالا من مستوحشي البحار الجنوبية إذ كانوا لم يتعودوا أن يستخدموا مواهبهم الطبيعية ولا يدرون أن في الوسع أن يتناول المرء طعامه دون أن يقدمه إليه الخدم ، وإن الأغذية توجد في حيث لا أسواق ، ولكن

قلنا لك ليس من قصدنا أن نتنقصها ، وما ننكر ما لها من شرف المحا وحلال الخطر وعظم الأثر ، وإنما نروم أن نبين لك أنها لا تدل على ميزة اختص بها هذا العصر وانفرد ، واستأثر بها زمننا واستبد ، ذلك لأن الاختراع والاكتشاف إنما يؤدي إليهما النظر وحب الاستطلاع المركوزان في الطبائع المركبان في الجبلات ، وهما خاصتان في الإنسان لم تزايلاه في كل ما مر به من الأطوار وكر عليه من الأدوار ، ولثن اخترع اليوم الطيارة وكشف عن الكهرباء ، لقد اخترع قديمًا المساكن والثياب وفطر إلى النار .. فالخاصة الإنسانية والقدرة الطبيعية اللتان أفضتا إلى الاختراء والاكتشاف ثابتان لم يعدمهما الإنسان في زمن من الأزمان وإنما الذي يقع عليه الاختلاف وتتباين فيه العصور ، الاعداد والكميات وما كانت هذه لتكسب الإنسان الحديث مزية تحيله عن أصله وتخرجه عن فطرته .

وقد نسى تورداو فيما قاله عن القصص الخرافية - أن الزمن إذا كان قد عفى عليها فلقد تشأت مكانها الروايات البسيكولوجية وشاعت على نحو لا نظير له في ما مضي ، ولم ينج من تأثيرها ولا قاومه حتى العلماء أمثال تورداو نفسه الذي وضع عدة روايات وإن كان يقول إن أهل الجد والنقاقة لا يرونها حقيقة بالعناية !

دارت بنفسي هذه الخواطر . وما هي إلا ساعة وإذا بالبرق ينعي إلينا ماكس نورداو ! فعجبت لهذا الاتفاق ولما كان عسى أن يقول في مثله ! وكم في الدنيا من أسرار وألغاز لم يستطع العلم أن يحلها !

وقد بدا لى أن أسوق هذه الخواطر في مستهل الكلام عن نورداو . وما يتسع مقال واحد لذلك ، فإن الرجل لم يدع باياً من أيواب النظر والبحث إلا طرقه ونقد منه إلى مقالة حق ، ومذهب صدق .

هذه الحالة لا تطول ، وأخلق بهم أن يفطنوا إلى ما كان خافياً عليهم من نفوسهم وأن يوفقوا بعد ذلك إلى اختراعات مهمة ، فيظهر لهم أن لأحدهم مهارة فنية عظيمة ، وأن لآخر مواهب فلسفية ، وأن ثالثاً قد رُزق القدرة على التنظيم ، فلا يلبثون أن يعيدوا في خلال جيل أو جيلين تاريخ التقدم الإنساني كله ، ولما كانوا قد رأوا الآلات التجارية - وإن كانوا على الأرجح لا يعرفون على وجه الدقة كيف تركيبها - فسرعان ما يهديهم التفكير إلى أصل المسألة فيصنعون لأنفسهم آلة من هذا النوع .. وهكذا في غير ذلك ، فيصبح هؤلاء الأوساط صورًا مصغرة من نيوتون ووطسين وهلمهولتز ، فيصبح هؤلاء الأوساط صورًا مصغرة من نيوتون ووطسين وهلمهولتز ، وجراهام بلز لأنهم بين ظروف المدنية كانت تعوزهم تلك الفرصة التي أتاحنها لهم الجزيرة الجرداء » .

ويفول نورداو في ذيل هذا « ولا أحتاج إلى عناء كبير لأعتقد أن في كل رجل عادى النضوج ، مواهب يمكن أن تجعله عاملاً كبيرًا في تقدم المدنبة ، وكل ما يحتاج إليه الأمر هو أن يضطر أن يصير كذلك . كما يمكن اتخاذ الجذور من أغصان الأشجار إذا دُليت وغرست رؤوسها في الأرض وأكرهت بهذه الطريقة على امتصاص الغذاء اللازم لها من الثرى » .

وبعبارة أخرى يقول نورداو : (١) إنه ليس ثم قوة دافعة من شواذ الأفراد وعقبة معترضة من كتلة الجماهير و (٢) إن الصفات الإنسانية يشترك فيها الناس جميعًا وإنما تتفاوت الأنصبة و (٣) إن الضرورة مدعاة الجد ومبعث التفكير العميق وأم الاختراع » و (٤) إن تاريخ الرقى الإنساني خليق أن يتكرر هنا على وجه مختزل وهذا هو مالا خلاف بيننا وبينه فيه ، وفي كلامه فيما عدا هذا مواضع للنظر .

إذا صح أن من الخطأ أن يذهب أحد إلى أن المتفوقين هم القوة الدافعة وأن الجماهير عقبة معترضة ، فليتصور القارئ حال الدنيا - دنيا الإنسان -

كيف تكون وأى رقى يحدث إذا لم يظهر فيها أناس يمتازون بجرأة أو أمل أو إرادة أو عقل ، أى بنصيب أوفر من نصيب الرجل العادى من المواهب والملكات والصفات الإنسانية كا يقول نورداو . لا علماء يخدمون النوع بما يحصون ويقيدون ويستنبطون ، ولا أدياء أو فنين يوقظون الحواس الراكدة ، والمشاعر الخامدة ، ويملأون الصدور ، ويحركون الطبيعة البشرية ، ويبتعثونها على نشدان الكمال والتماس تحقيق المثل العليا التي يزعون إليها ، ولا يفتحون العيون ويوقظون القلوب على عظمة الجلال والأبد والحق ، ولا زعماء ولا قادة يغرون الناس بالمجد . ماذا تصير الحياة ؟ والأبد والحق ، ولا زعماء ولا قادة يغرون الناس بالمجد . ماذا تصير الحياة ؟ مشيمًا يابسًا ولاشك . وأخلق بالجنس الإنساني إذن أن يعود كغيره من أجناس الحيوان . وأن يروح الآدميون ولا عمل لهم في الحياة سوى الطعام والشراب والتناسل . لا يتميز بعضهم عن بعض إلا بضخامة الأجسام أو متانة العضلات أو رخاوتها ، وحدة الأنياب أو كلالها .

ثم ليتصور القارئ بعد هذا أن الجماهير الإنسانية لا تقاوم ولا تقف عقبة في سبيل سعى ، ولا يختاج الشواذ الأفذاذ أن يجروها ويعالجوها بمختلف الوسائل وشتى الأساليب لتتبعهم وتسايرهم ، بل تجيب كل مهيب ، وتعتنق كل جديد ، وتلبى كل دعوة . ونضرب مثلاً متطرفا بعض التطرف لنعين القارئ على تصور الحال ولنحضر في ذهنه مثال ما ندعوه إلى تخيله ، فنقول إن الحج في الإسلام أشق قواعده والذي لا طاقة لكل امرئ به ومن أجل هذا لم يحتمه الشارع تحتيماً لا مفر منه ولا معدى عنه بل فرضه على المطيق دون ظاهر العجز عنه . فهب رجلا منا قام يدعو إلى دين هو كالإسلام في كل ما دق وجل من أحكامه وأصوله وأدابه وأوامره ونواهيه ولا يختلف عنه إلا في اسقلط الحج وتحريمه على وآدابه وأوامره ونواهيه ولا يختلف عنه إلا في اسقلط الحج وتحريمه على أباعه , أنظن الناس يسرعون إلى الدخول في هذا الذي ليس فيه من جليد

على الحقيقة والذى لا يختلف عن الإسلام إلا في هذه القاعدة وحدها م ولا نفيض في المسألة بل ندع للقارئ إتمام هذه الصورة التي رسمنا ل معالمها الكبرى .

ولو أن الجماهير تبذل قيادها لكل مهيب بها لعاد المجتمع ريشة فر مهاب الرياح لا استقرار له ولا انتظام ، يساق ويدفع إلى كل ناحية ويتقدم ويتأخر في كل اتجاه . لأنه لا يكون في هذه الحالة على الأفرار الممتازين إلا أن يفكروا ويريدوا ، ولا على جمهرة الناس إلا أن يترجمها خواطرهم إلى العمل، ويخرجوا إرادتهم في صورة محسوسة ملموسة كالنة ما كانت هذه الفكرة أو الإرادة . ولا أدرى حينفذ لماذا يكد الرجل الممتاز وبتعب ذهنه ويكلفه التفكير ويعالج انضاج الرأى وليس ما يدعوه إلى كا ذلك والأمر لا يكلفه إلا أن يريد فيكون ما أراد ؟ ونوردو نفسه لا يخفي علبه أن الأمر ليس كذلك . وهو يقول في موضع آخر من كتاب المتناقضات الذي نأخذ منه اليوم ونسرد ، وماذا غير ذلك مما يتهم به الرجل العادي ؟ إنه لا يبادر إلى التسليم أمام حملات الرجل العبقري ؟ ألا إن هذا لمو المطلوب! ومن أجل هذا ينبغي أن يبارك الرجل العادي . فإن ثقله أو اتزانه الوطيد الذي لا يسهل ازعاجه يجعله نوعًا من الجهاز الرياضي أو ضربًا من الأثقال إذا عالجه الرجل الممتاز استطاع أن يختبر قوته وأن يضاعف كذلك مُنته . ولا شك أن من أشق الأمور ابتعاث الأوساط على الحرك ولكن معالجة هذا تدريبُ نافع فلا يزال يجرب حتى يفوز بالنجاح » .

وهذا صحيح فإن المقاومة التي يلقاها الجديد هي التي تكشف عن مزيته وتظهر فضله , وهي كذلك الضامن أن لا ينجح إلا الأصلح والذي أوتى القوة الكافية ووزق النصيب اللازم من ملاءمة الاستعداد له ، وقد لا يفوز الأفضل . لأن الصلاح والملاءمة ، لا الفضل ، شرط النجاح .

وليس على القارئ ليدرك مبلغ المقاومة التي تبدلها كتلة الجماهير إلا أن يفكر في بطء التغير الذي يلحق الأنظمة من معاشية وحكومية وقانونية ، وكيف أن فيها الكثير من المسخطات ومن بواعث الألم والكرب والضيق ، وكيف أن المرء مهما كان رأيه في العرف الذي ألفه الخلق ، ومبلغ استقلاله واعتداده بنفسه ، لا يسعه على هذا إلا النزول على حكم الجماعة في كثير من العادات ، وما الذي يصبون القانون ؟ أهو قوة الحكومة أم الرأي العام أي قوة العادة والعرف ؟ والقانون نفسه ماذا هو إن لم يكن رأى الجماعة في صورة أوامر ونواه ؟ والأنظمة الديمقراطية أليست مظهرًا من مظاهر نوع الجماعة إلى مقاومة الفرد الذي تحدثه نفسه بتسييرها كما يشاء ؟ وتأمل كيف كانوا في الأزمنة السالفة يحرقون أهل الابتداع ويحتشدون وتأمل كيف كانوا في الأزمنة السالفة يحرقون أهل الابتداع ويحتشدون عولم آلافًا مؤلفة وهم يشتوون ! لا شك أن الجهل له دخل كبير في عذا ولكن ذلك لا يحيل المسألة عن أصلها .

0 0 0

وأرى نورداو قد تابع القدماء وحاكاهم في اعتبار الحاجة أم كل اختراع ، والضرورة مبعث الفكر ومدعاة الجد ، وقديمًا صورها اليونانيون أم الحظوظ وزوجة «دميورجاس» - صائغ العالم ومكيفه - وأم القدر كذلك ، وجعلوا سلطانها الأعلى ، وسطوتها التي لا ترد ولا تدفع وجعلوا بأسها فوق بأس الآلهة أنفسهم ، وعزوا إليها حروب العمالقة التي دارت أرحاءها ببتهم في قديم الزمان قبل أن يلي «الحب» حكم العالم. ومثلوا الأرض تدور حول مغزلها الذي في حجرها، وكان المصريون القدماء يعدونها أحد أرباب ربعة يحضرون مولد كل آدمي ، والثلاثة الآخرون هم الروح الحارس والحظ أربعة يحضرون مولد كل آدمي ، والثلاثة الآخرون هم الروح الحارس والحظ وايروس - وكان للضرورة أو الحاجة في قلعة كورنشة معبد يشاطرها وايروس - وكان للضرورة أو الحاجة في قلعة كورنشة معبد يشاطرها وايروس - وكان للضرورة أو الحاجة في قلعة كورنشة معبد يشاطرها وايروس - وكان للعمرورة أو الحاجة في قلعة كورنشة معبد يشاطرها وايروس - وكان للعمرورة أو الحاجة في قلعة كورنشة معبد يشاطرها وايروس - وكان للعمرورة أو الحاجة في قلعة كورنشة معبد يشاطرها والدف » إياه ، ولا يؤذن لأحد أن يلجه . وقد وصفها هوراس في احدى

قصائده بأنها « رائد الحظ ورفيقه » وأنها تحمل في كفها النحاسية مسام<sub>ير</sub> هاثلة ورصاصًا مصهورًا ، رمزًا لقوة الشكيمة والثبات .

وإنها لكذلك إلى حد لا سبيل إلى المبالغة في بعد مداه ، ولكن مر. الاغراق في رأينا أن نزعمها أصل كل اختراع ، وسبب كل اكتشاف ، وسر كل فكر ، ووحى كل عمل . ولا شك أن الإنسان أحس الحاجة إلى ما يقيه الحر والبرد فاتخذ الثياب، واضطر إلى المساكن فبناها وأراد التحصر والوقاية فشادها طبقات وأحاطها بالأسوار . واحتاج إلى ما يعجز الحيوان عن الفرار ويقعده عن الكر على مطاردته فانحترع السهام واستعملها ضد خصومه وعداته ، ولا ريب كذلك في أن الحاجات الجوهرية التي تُعين ضعف الإنسان على مقاومة الطبيعة ، أو تجعل الاحتفاظ بالنفس أسهل ، أتت الإنسان بدافع من الضرورة . ولكن من الغلو أو من السهو أن نضع القدماء في مواضعنا وأن نتصور أن حاجاتهم هي عين ما نحس الآن من الحاجات . وأن نقيس حياتهم على حياتنا . فالنار مثلاً لا غتى بالإنسان عنها والحياة بدونها لا ندري كيف تدوم . وعلى أنها جوهرية في حياننا لا نظن أن الحاجة هي التي أغرت الإنسان القديم بالتماسها والتفكير فيها حنى اهتدى إليها . نعم أنه كان لابد له من تشدان الدفء بشكل من الأشكال - بالثياب والمساكن والعدو والوثب ، والحركة على العموم ، ولكن اهتداءه إلى قدح النار كان محض اتفاق لا عمد فيه ، وإن كان بعد أن عرف ذلك رقاه وهذب طرقه . وهو ما يمكن أن يقال حتى عن المساكن والثياب . وكان الإنسان يأكل اللحم نيمًا كالحيوان ولا تحسب شعر بإلحاح الحاجة إلى الشيّ فشوى طعامه وطهاه . بل جاءه ذلك وما هو إليه اتفاقًا . وتأمل في عقب هذا ، الاختراعات والاكتشافات الحديثة التي يفتح بعضها بعضًا ، والتي يكون من المبالغة ولا شك أن تزعم الإنسان حتى في حاضره الحافل تلج فيه الحاجة إلى نشداتها .

وعلى أنه ينبغى أن نعيز بين حاجة الجماهير وحاجة الأفراد الممتازين

الذين لا يجتزؤون بالواقع ولا يقنعون بالحاضر والذين تسبق عقولهم ومطالب تهوسهم ، عصورهم . هؤلاء هم أول من يشعر بالنقص وبضغط الضرورة وقل وطأة الحاجة ، وهم الذين ينبهون الجماهير إلى ذلك ويشعرونها ما يعوزهم ، ولا يزالون بها حتى يتنبه في نفوسها مثلُ احساسهم فتطلب ما يطلبون . وقد مرت بالأمم عصور ركود كثيرة انقطع فيها مدد العظماء والمتازين فبقيت الجماهير حيث خلفها آخرُهم ، ولبثت على هذه الحالة الشبيهة بالجمود حتى تداركها الله . وقلما ينجح أول ممتاز يظهر كل اللجاح ، وحسبه من الفوز أن يقطع حجرًا أو اثنين من جبل هذا الجمود ، في يأتي بعده من يواصل عمله ويتقدم خطوة أو خطوات أخرى في التمهيد وني زحزحة كتلة الإنسانية وفتح عيونها المغمضة ، أو المفتوحة كالمغمضة ، وفي تنبيه مشاعرها وإذكاء نار الحياة فيها . وهكذا حتى تتهيأ الفرصة المجدود من الممتازين فيلفي كل شيء حاضرًا مهيأ لظهوره . ولو إنه كان في وسع الجماعة المؤلفة من الأوساط أن تستغنى بحظها من الصفات الإنسانية الأساسية ، وأن يضطرها عدم وجود الممتازين إلى استخدام ما لها من مواهب ، وانضاج ما رزقت من قدرة وملكات ، لما بدت في التاريخ هذه الفترات، فترات الركود والكلال والجزر، التي تطول أحيانًا عدة قرون حتى تتاح قوة دافعة ممن يظهرون بعد ذلك من الممتازين والنوابغ والعظماء. على أن باب التخريج والتفسير هنا واسع، ومجال الجدل الكلامي حيب، وهو يمتد إلى غير غاية ، ولكن الذي لا يسعنا أن نؤمن به هو ان الحاجة وحدها هي أصل كل رقى ، وأن العظماء ليسوا قوة دافعة تلقى البرخ والعنت من نزعة الجماهير إلى الاحتفاظ بالقديم ، وأن الإنسان كالنبات يمكن أن يُفسر قسرًا ، والمثل الذي ضربه نورداو خلاب، ولكن عبه عيب غيره من الأمثال المنقولة من دائرة إلى أخرى، ولا يخفى أن الحيوان والنبات مختلفان، وإن اشتركا في صفة الحياة وفي كثير من مظاهرها .

ويرى القارئ من النبذ التي أوردناها من كلام نورداو أن له

# as

عمر الخيام - أمن المتصوفة - ترجمة رباعياته

التصوف في الأدب

نويد « بالتصوف » ما يطلقون عليه في بلاد الغرب كامة « مستيسزم » وهي كلمة من أشق الأمور أن يعالج المرء تعريفها على وجه الدقة ، إذ كانت تدل على حالة من حالات الفكر ، أو الاحساس ، تبدو مقرونة بمحاولة العقل الإنساني أن يتغلغل إلى حقائق الأشياء وأن يستجلى صفاتها الربائية ، أو الاستمتاع بنعمة الوصول إلى الذات العلية والاتصال بها والتسرب فيها ، ومن هنا ظهر التصوف في الفلسفة والأدب ، وفي الدين كذلك .

وهذه النزعة عريقة في العقل الإنساني ، وليست بالشاذة ولا النادرة .
ولكن الناس ليسوا سواء في قوة الذهن وقدرته على توضيح ما يعرض له وجلائه ، ولا في صلابة الإرادة التي تعين على مواصلة الالتفات . والمرء إذا لم يرزق القوة والإرادة استراح إلى الأحلام ، واستسهل أن يطلق لخياله العنان ، إذ كان هذا أقل كلفة وأيسر مؤونة ، وكان لا يتقاضي المرء من الجهد ما تتقاضاه الملاحظة والوزن ، على أن المرء لا يكاد يكون له خيار في ذلك ، فإذا عدم الإرادة التي تؤتيه القدرة على الالتفات استهدف للأخطاء ، وغاص في لجح من الخرافات ، واعتل رأيه في الصلات الكائنة بين الطواهر المجتلاة ، وفسد حكمه على الوجود وصفات الأشياء وعلاقتها ، ولم يستطع وعيه أن يأخذ إلا صورة مشوهة غامضة للعالم الخارجي ، وضعف تمييزه ، واختلط الحابل بالنابل في خواطر ذهنه - إذا صح هذا وضعف تمييزه ، واختلط الحابل بالنابل في خواطر ذهنه - إذا صح هذا

ر متناقضات » ا فبينما هو ينفى مقاومة الجماهير إذا به فى موضع آخ من الكتاب عينه يعترف بهذه المقاومة ويعللها ويذكر نفعها ، وكأنا به يعر بقدرته على نصر الموقف الذى يقفه ، ويسحره بيانه وتفتنه خلابة منطق وفوة حجته ، فيمضى إلى أبعد من المدى ، ويسوقه تيار علمه ومقدرته إل حبث ينأى عن موقفه قبل صفحات . ولعله بعد معدور ، فإن وجوه النظ كثيرة وللحياة أكثر من صفحة واحدة .

The state of the s

التعبير – وماج بالمختلف والمؤتلف منها ، وبالواضح والمستبهم ، وعار الخواطر – بحكم اتصالها – بلا كامج ، وراحت تظهر أو تختفي من تلزا نفسها ومن غير أن يكون الإرادة عمل ما في تقويتها أو نفيها ، واستدير احتفاظ الوعى بجمهرتها في وقت معاً أن تتكون من خليطها فك مضطربة غير صادقة في تصوير العلاقات بين الظواهر . وقد ضرب نوردا في هذا الصدد مثلاً لذهن الرجل الضعيف قال « كل من حاول في ليا مظلمة أن يستجلى ظاهرة بعيدة يستطيع أن يحضر لنفسه الصورة التي يرسم عالم الفكر لذهن الرجل الضعيف. انظر ثم ! كتلة مظلمة ! أي شي هي ؟ شجرة ؟ كوم من الدريس ؟ لص ؟ حيوان مفترس ؟ أينبغي أن أفرًا أم يجب أن أحمل عليه ؟ ويعود العجز عن استبانة الشيء - الذي يحزز ولا يراه - مدعاة لاشاعة الخوف والقلق في نفسه . وهذه هي الحالة التم يكون عليها عقل الرجل الضعيف تلقاء ما يأخذه وعيه ، فيروح يعتقد أنَّ برى مائة شيء في وقت معاً ، ويصل ما بين الصور التي يخيل له أو يتبينها وبين الخاطر الذي كان مثارها ، على أنه يحس مع ذلك أن هذر العلاقة لا مفهومة ولا معللة ، ولكنه مع هذا يؤلف من أشتات ما نر ذهنه ، فكرة تناقض كل تجربة ولكنه مضطر أن ينزلها من الصواب منزلة غيرها من آرائه وخواطره إذ كانت كلها قد نشأت على هذا النحو .. وهذه الحالة الذهنية التي يحاول المرء معها أن يرى ، ويحسب أنه يرى وه لا يرى ، ويضطر أن يؤلف فكرة من خواطر تضلله وتسخر من وعيه . وتخيل له أنه يدرك علاقات مستسرة بين الظواهر الواضحة والظلال الغامضة الملتاثة - هذه هي الحالة العقلية التي تسمى التصوف » .

فهى حالة مرجعها إلى ضعف الإرادة ضعفًا تمتنع معه القدرة على و الالتفات ، أى مواصلة الملاحظة والتمييز .. ولكن هناك نوعًا آخر من

التصوف لم يفت نورداو أن يلتفت إليه ، وقد عزاة بحق إلى الاضطراب في حساسية الذهن والجهاز العصبى ، وهو اضطراب يُنتج التصوف العملى ويفضى إلى الهذيان والغيبوبة حين يبلغ من عنف حركة الجزء المهتاج من الذهن أن يتعطل عمل سائره . ويعود المرء وهو لا يحس ما حوله لاستغراق خاطر واحد أو طائفة من الخواطر للوعى كله وتمتزج الغبطة والألم .

وقد لا نخطئ كثيرًا إذا قلنا إن التصوف في بلاد الشرق متفرع من فلسفاتها السائدة ، وإنه عبارة عن الاحساس الديني في حيثما ظهر ، ولكنه في الهند غيره في قارس مثلاً . وذلك أن البرهمية التي تقول بتأليه الكون ووحدته ، والبوذية التي تذهب إلى العدمية – كلاهما ينكر حقيقة العالم الظاهر ويدعو إلى التسرب في الغاية العليا ، وكلاهما يعصف بالاحساس بقيمة الشخصية الإنسانية ، وقد علل الأستاذ أندرو برنجل باتيسون -شيوع التصوف في الهند بطبيعة الاقليم وما يغرى به المناخ من التسليم والفتور ، وبأن فرط الخصب في حياتي النبات والحيوان هناك يبلد الاحساس يقيمة الحياة . أما الصوفية الفارسية فأقل حدة ، وهي ألطف وأرق ، والصيغة الأدبية فيها أعم . والمطلع على تاريخ الأدب القارسي يجده بعد القرن الناسع مشبعًا بروح البانثيزم ( وحدة الكون وتأليهه ) ولكن الادراك الصوفي لوحدة الأشياء وألوهيتها يزيد ويضاعف التذاذ الجمال الطبيعي والإنساني ولا يفتره أو يصرف عنه . وهذا ملحوظ في شعر حافظ والسعدي وغيرهما ممن كثر في شعرهم التغني بالخمر والغزل تغنياً خرجه المفسرون تخريجًا آخر وأولوه بغير المستفاد من لفظه فزعموا ما فيه من ذكر لذاذات الحب رمزًا لغبطة الاتصال بالذات العلية ، وادعوا أن الخمارة اسم مستعار للمعبد وأن تشوة الخمر هي ذهول الحس ، ولا شك أن لهؤلاء الشعراء

قصائد بعث عليها الاحساس الديني في أول الأمر ، وهذه تغلب عليها البانثيزم ، وتحس فيها حرارة الرغبة في خلاص الروح واتصاله بالله . ولعل هذه الحالة التي تعتريهم أحياناً وتغريهم بعد الطبيعة والجمال ومتع الأرض عبناً وباطلاً – رد فعل فلاغراق في التماس اللذاذات وإفراط في إرضاء الحسم ، أو لعلها الجانب الآخر للصورة .

ومن شعراء الفرس الذين ذاع صينهم وسار ذكرهم في الشرق والغرب عمر الخيام . وقد حاول بعض النقاد أن يزج به في زمرة المتصوفة من شعراء الفرس وأن ينفي عنه ما يدل عليه ظاهر ألفاظه ، وأن يحرج كلامه على نحو ما أسلفنا ، وأن يدفع عنه تهمة الابيقورية جهلاً كما سترى . ولكن الواقع ، كما قال مترجمه إلى الإنجليزية فتزجرالد ، إن عمرًا لم يكن أبغض إلى أحد منه إلى متصوفة عصره الذين كان يسخر منهم ويركبهم بالدعابة والتهكم ، وإنه لما عجز أن يهتدى إلى شيء سوى القدر أو دنيا غير هذه والنها ما بلغ خطؤه في ذلك – قنع بحظه المقسوم له ، وآثر أن يرقه عن نفسه ما ستجلاء الغوامض » .

على أنه كانت له موهدة تنأى به عن التصوف ، ذلك أنه كان رياضيا بارعًا . ونما يذكر له في هذا الباب تنقيحه التقويم السنوى تنقيحًا أظهر فيه من الحذق والأستاذية ما أطلق لسان جيبون المؤرخ الانجليزى بالثناء عليه . وله كذلك طائفة من الجداول الفلكية ومؤلف في علم الجبر بالعربية . والذهن الرياضي مجاله وعمله ضبط الحدود والحصر ، وتعليق النتائج بأسابها ، والمعلول بعلته ، وهو عمل يتطلب من الدقة والعناية والترتيب والتبويب ما لا يطبقه أو يقوى عليه ذهن المتصوف . ومن العجيب أن فتزجرالد لم يفطن إلى دلالة هذا ولا خطر له أن يسوق هذه الحجة فيما ساقه لتبرئة الخيام من التصوف .

وأمامي - وأنا أكتب هذه السطور - « حيامان » ، الخيام الذي صوره لما فتزجرالد في مائة وأربع وعشرين رباعية أقاض عليها من روحه هو ، والخيام الذي يرسمه الأستاذ أحمد حامد الصراف مترجمة من الفارسية إلى العربية نثرًا ، في مائة وثلاث وخمسين رباعية أكثرها لا تجده في فتزجرالد ، والشاعر أحمد رامي مترجمة عن الفارسية شعرًا ، والقليل المشترك مختلف حتى ليتردد المرء في الجزم بأن هذه الرباعية هنا هي تلك هناك . وإذا كانت ترجمتا الأستاذ الصراف والشاعر رامي دقيقتين - ويظهر أنهما كذلك ، فما نعرف الفارسية - فيخيل إلينا أن فتزجرالد عمد إلى الرباعيات كذلك ، الخيام - في ترجمة الأستاذ الصراف - يكرر في عدة رباعيات الدعوة أن الخيام - في ترجمة الأستاذ الصراف - يكرر في عدة رباعيات الدعوة إلى قلة الاكتراث ليومين : اليوم الذي مضي ، واليوم الذي لم يأت ، فيقول منظ في رباعية :

« ذهبت أيام العمر القليلة كالماء في الوادى ، أو الريح في البيداء ، أنا لا أغتم ليومين من الأيام ، اليوم الذي لم يأت واليوم الذي مضى » . وفي أخرى يقول :

« لا تذكر اليوم الذي مضى ، ولا تجزع من غد لم يأت بعد – طب ننسًا ولا تنغص عيشك » .

فیجی، فتزجرالد ، ویعجن هاتین الرباعیتین بما هو شائع فی أکثر الرباعیات ، ویخرج من هذا المزیج رباعیة یقول فیها(۱) :
هات لی الکاس فما یجدی الفطن کیف بطوی تحت رجانه النم

هات لى الكاس فما يجدى الفطن كيف يطبوى تحت رجليه الزمن قد قضى الأمس ، ولم يولد غد فكفاتا اليسبوم ، فاليسوم حسن

 <sup>(</sup>١) قد ترجعنا نحن رباعيات فتزجرالد (Fitzgorald) وراعينا في ترجعتها الدقة بقدر
 ما وسعنا وأثبتنا الأصل إلى جانبها – المازني .

فنقحها وجعلها هكذا : المتراء المساء المساء

ينما أحلم ، والفجر رطيب ، طرق السمع من الحان، مهيب(١) كأسكم ! من قبل أن تؤذنكم كأس محياكم بمحتوم النضوب »

DREAMIND WHEN DAWN'S LEFT HAND WAS IN THE SKY,
I HEARD A VOICE WITHIN THE TAVERN CRY,

"AWAKE, MY LITTLE ONES, AND FILL THE CUP BEFORE LIFE'S LIQUOR IN ITS CUP BE DRY."

ولا شك أن نضوب الحياة أشبه بمعنى الموت من امتلاء كأسها . ومن أمثلة هذا التصرف المعقول المحمود أن الخيام يقول :

« نحن ألاعيب أطفال ، والفلك هو اللاعب بنا ، ذلك أمر حقيقي غير مجازى ، لقد لعبنا مدة في ساحة الوجود ثم ذهبنا إلى صندوق العدم واحدًا بعد واحد » .

وترجمها رامي هكذا :

وإنما نحسن رخاخ القضاء ينقلنا في اللوح أنى يشاء وكل من يفرغ مسن دوره يلقى به في مستقر الفنساء

فتناولها فتزجرالد، وزاد التشبيه وضوحًا فجعله هكذا :

هذه رقعة شطرنج القضاء ولها لونان : صبح ومساء (٢) ننقل الخطو بها كيف يشاء ثم تطوينا صناديق الفناء

TIS ALL A CHEQUER-BOARD OF NIGHTS AND DAYS
WHERE DESTINY WITH MEN FOR PIECES PLAYS;

AH, FILL THE CUP: WHAT BOOKS IT TO REPEAT HOW TIME IS SLIPPING UNDERNEATH OUR FEET: UNBORN TO-MORROW AND DEAD YESTERDAY, WHY FRLT ABOUT THEM IF TO-DAY BE SWEET!

ويظهر أن فتزجرالد راقه قول الخيام إن أيام العمر القليلة ذهبت كالماء في الوادى أو الريح في البيداء ، ورأى هذا المعنى مكررًا في بعض ما ينسب إلى الخيام - وهو كثير - فنظم فيه رباعية تحرى فيها أن يصدر عن روح الخيام ، فقال :

كم بذرنا حكمة العقبل سواء وتعهدت بكفى النماء(١) وتأمل : ها حصادى كله : جئت كالماء ، وأمضى كالهواء

WITH THEM THE SEED OF WISDOM DID I SOW,
AND WITH MY OWN HAND LABOUR'D IT TO GROW!
AND THIS WAS ALL THE HARVEST THAT I REAP'D
"I CAME LIKE WATER, AND LIKE WIND I GO."

ومن أمثلة تصرفه الحسن أنه نقل قول الخيام :

سمعت هانفًا في السحر من حانتنا يقول : ايه يا أخا الشراب المفتون ،
 قم لنملأ الكأس بالخمر قبل أن يملأوا كأسنا » .

وقد نظمها رامي في هذه الرباعية :

نادى من الحان : غفاة البشر تفعم كأس العمر كف القدر سمعت صوتًا هاتفًا في السحر هبوا، املأوا كأس الطلي قبل أن

<sup>(</sup>١) من لرجمتنا نحن ، عن فتوجرالد ر

<sup>(</sup>٢) من ترجمتنا نحن عن فتزجرالد .

<sup>(</sup>١) مِن ترجمتنا نحن ، عن فتزجرالد .

#### BESIDE ME SINGING IN THE WILDERNESS-AND WILDERNESS IS PARADISE ENOW.

والرغيف كنصف الرغيف في الدلالة على الكفاف ، وليس وجوده كاملاً بالترف حتى يكون تنصفه رقة حال ، وتخيل المرء أن القفر انقلب شيهًا بما تشتهيه النفس من نعم الجنة والعيشة الراضية ، أقرب إلى طبيعة لانسان وأشبه بروحه من أن يذهب يفضل اجتماع هذه الثلاثة على الملك النيف والعيش الرغيد ، وقد اكتفى فتزجرالد يتصوير ما ينشده الشاعر الخيام – كما فهمه هو – في حياته ، زق خمر يسري به عن نفسه فتخرس ألسنة الهواتف التي لا تفتأ تذكره بالحياة والموت والقضاء والقدر ، ورغيف يرمز به إلى القناعة ويدل به على أنه ليس مبطانًا همه المعدة وما تكظ به ، , ديوان شعر أو كتاب في ذكره إشارة كافية إلى حياته العقلية والنفسية والى أن القائل - وهو شاعر - ليس مجرد حيوان ، واحتفظ فتزجرالد بالساقية ، أو المؤنسة ، ولكنه تلطف وارتقى بها ولم يذكر صفتها ، وجعلها أشبه بالحبيبة تغنيه ، والموسيقي غذاء الروح ، وهي صنو الشعر ومن معدنه ، ثم آثر الاعتدال في التعبير فقال : إذا اجتمع هذا صارت البيداء « كأنها » الفردوس المشتهي .

وهناك رباعية قوية ترجمها كل من فتزجرالد ورامى ، ولم نعثر عليها ني ترجمة الأستاذ الصراف ، أما رامي فصاغها هكذا :

لن يرجع المقدار فيما حكم وحملك الهـــم يزيد الألــم ولو حزنت العمر لن ينمحى ما خطه في اللوح مر القلم

أما فتزجرالد ، فتناولها من آخرها ليزيد المعنى بروزًا وتأكيدًا وليقويه فهو ، يقول :

HITHER AND THITHER MOVES, AND MATES, AND SLAYS AND ONE BY ONE BACK IN THE CLOSET LAYS.

ولا شك أن المعنى فى رباعية فتزجرالد ، أتم وأشد بروزًا منه فى الترجمة الحرفية النثرية لرباعية الخيام ، وأوضح منه فى رباعية رامى ، والنشبيه مستوفى من جميع نواحيه ، وهو فوق ذلك أجمل وأبرع ، وإن كان عيبه أننا لا ندرى أى ثان للقضاء أمام هذه الرقعة ؟ أم ترى القضاء عنده عابث يلاعب نفسه ؟

ومن أمثلة التصرف الشديد أن للخيام هذه الرباعية :

الله على وخمر ، وساق في روضة ، خير من الجنة التي وعدتها .
 الا نسمع من أحد حديث الجنة والنار – من ذا ذهب إلى البجحيم ؟ ومن ذا جاء من الجنة ؟ » .

ويظهر أن هناك رباعية أخرى تشبهها في الفارسية ، فقد وجدنا بين ما اختاره الشاعر رامي هذه الرباعية :

زجاجة الخمر ونصف الرغيف وما حوى ديسوان شعر طريف أحب لسى إن كنت لى مؤنسا في بلقع من كل ملك منيف

ورباعبة فتزجرالد صنو رباعية رامي إلا أنها أكثر الزائيا :

وبحسبی نحت أفنان رطاب زق خصر ورغیف و کتاب (۱) وتغنین ، فیرند الیساب مثل همی ، من فرادیس رغاب

HERE WITH A LOAF OF BREAD BENEATH THE BOUGH.
A FLASK OF WINE, A BOOK OF VERSE AND THOU

<sup>(</sup>١) من ترجمتنا نحن عن فتوجوالد .

أي يا ظمان

ONE MOMENT IN ANNIHILATION'S WASTE,
ONE MOMENT, OF THE WELL OF LIFE TO TASTE THE STARS ARE SETTING AND THE CARAVAN
STAR FOR THE DAWN OF NOTHING - OH, MAKE HASTE

فماذًا هو هذا الخيام ؟ ما هي الصورة النفسية التي تخلص لنا من باعبانه هذه وأمثالها ؟

الخيام الذي يصوره فتزجرالد فيما اختار من رباعياته ، شاعر ، لا يرتفى إلى الطبقة الأولى ولا يقاربها ، ولكنه شاعر له نظره وروحه وإلهامه ، أما في الترجمتين العربيتين عن الفارسية ، فهو يقصر عن ذلك ولا يرتفع إلى مستواه ، فهو مثلاً ينهض إذا انبثق الفجر ليسكر ، أو كما يقول الشاعر

شقت يد الفجر ستار الظلام فانهض وناولني صبوح المدام فك م تحيينا لــــه طلعة ونحـــن لا نملك رد السلام

ولكن فتزجرالد يهمل هذا الصبوح ويضرب عن ذكر الخمر كراهة منه لاستقبال الشاعر جمال الفجر وهو مخمور ، وللخمر في كل رباعية مما ترجم فتزجرالد علتها المفهومة الراجعة في مرد أمرها إلى أسلوب تفكير الشاعر ، فهو يشرب لأن الحياة وشيكة الزوال ، وكأس العمر ككأس الشراب ما أسرع ما تنضب : ولأن المقام في هذه الدنيا قليل ، والذاهب لا يرجع ، أو لأن الشراب ينعش النفس ويشعرها يهجة الربيع ويطرح عن العاتي ثوب الندامة الشتوى الذي يقوس الظهر ويخني القناة ، أو لأن الخمر ترور له الحياة وتحلى مرارتها وتحقف وقعها ، وتخيل إليه نشوتها أنه متمتع بنا تشتهيه نفسه وما هو محروم منه ، أو لأنها تبدو له أحيانًا كالنقد ، وهو خير من نسبئة الخلد ، أو لأنها تجلو الصدر من الأسف على ما مضى خير من نسبئة الخلد ، أو لأنها تجلو الصدر من الأسف على ما مضى

أبدًا يسطر ، ما شاء ، القلم ثم يمضى - نافذ الحكم أصم!(۱) السطر ، ما شاء ، القلم ثم يمضى - نافذ الحكم أصم!(۱) السيم و تصف مسطر ورع لا ولا يغسله دمع مسجم!

THE MOVING FINGER WRITES, AND HAVING WRIT,

MOVES ON: NOR ALL THY PIETY NOR WIT

SHALL LURE IT BANCK TO CANCEL HALF A LINE.

NOR ALL THY TEARS WASH OUT A WORD OF IT

والابتداء هكذا أروع في تصوير القدر : فالقلم يخط في اللوح ، فإذا خط مضى شأنه ونفذ الحكم ولم يجد في رد القضاء لا ورع ولا بكاء !

وثم رباعیات لم نجدها فی ترجمة الصراف ورامی وإن كانت قویة وهی هذه كا نظمها فتزجرالد :

كرة تذهب في كل اتجاه ما لها إلا الذي شاء الرماه (۲) ال من القاك في ميدانه هو يدري هو يدري - لاسواه

THE BALL NO QUESTION MAKES OF AYES AND NOES, BUT RIGHT OR LEFT AS STRIKES THE PLAYER GOES,

AND HE THAT TOSS'D THEE DOWN INTO THE FIELD, HE KNOWS ABOUT IT ALL - HE KNOWS - HE KNOWS

يعنى الإنسان – لا رأى له في حياته ولا إرادة .

ثم هذه الصرخة الخارجة من أعماق القلب:

ایه آملهنی بصحــراء البیود أتذوق ســر ینبوع الوجود ! أفل النجم - مضی الرکب إلی فجر «لاشیء» - فعجل یامحود!

<sup>(</sup>١) من ترجمتنا نحن عن فتزخرالد .

<sup>(</sup>١) من ترجمتنا نحن عن فترجرالله ، الله من الرحمة ما المعاملة وال

نع الستر الذي حاول أن يباحه ، أو لأنه ، يئس من قدرة عقله المحدود أ فهمه الكفيف عن استكناه سر الحياة ، فهو يصبح :

صحت - حيران- بأجواز السماء « أي نبراس به يهدى القضاء(١) صبية تعثر في هذي الدجــي ؟» فأجابتني « بمكفوف الذكاء ؟ »

THEN TO THE ROLLING HEAV'N ITSELF I CRIED, ASKING "WHAT LAMP HAD DESTINY TO GUIDE"

"HER LITTLE CHILDEN STUMBLING IN THE DARK ?" AND - "A BLIND UNDERSTANDING !" HEAV'N REPLIED.

ولهذا عاذ بالكأس:

هذت بالكأس ، لعلى بفمسى أستقى سر الحياة الأعظم(١) فأسرت شفة الكأس « أرتشف! ما لميت رجعــة من عــدم ! »

THEN TO THIS EARTHEN BOWL DID I ADJOURN MY LIP THE SECRET WELL OF LIFE TO LEARN:

AND LIP TO LIP IT MURMUR'D - "WHILE YOU LIVE "DRINK ! - FOR ONCE DEAD YOU NEVER SHALL RETURN"

ولا خير بعد ذلك في تساؤل أو تفكير ، ولماذا يطيل عناءه ويعذب نسه بالجدل والمحاولة ؟ أليس الأولى به أن يسكر ويطرب ؟ أليس هذا خبرًا من أن يخرج بالكآبة والأسى وبلا محصول ، أو بالمر من الثمر ؟ ولهذا طان العقل وباعد ما بينه وبين التفكير والبحث :

بنت هذا الكرم زوجي وعقيدي

طلق العقسل عقيمًا وغسدت

أو الخوف مما هو آت ، وتوقيه التفكير في الغد ، وما الغد ؟قد يلحقه اله بالأمس الذي ينطوي فيه سبعة آلاف سنة ، أو لأنه يريد أن يغتنم فرصا هذه الحياة أو ما بقي منها قبل أن يصبح ترابًا في تراب ، فهو يض الحياة أمام الموت فيعصر قلبه قصر الأجل ، وتهوله رقدة المــوت الأبدأ

قبل أن يطوى ترامى في الثري(١) ايه دعني أغتنم هذا المدى قينة ، كلا ! وما من منتهي إ حيث لا خمـر ولا شدو ، ولا

AH, MAKE THE MOST OF WHAT WE YET MAY SPEND, BEFORE WE TOO INTO THE DUST DESCEND: DUST INTO DUST, AND UNDER DUST, TO LIE,

SANS WINS SANS SING, SANS SINGER, AND - SANS END !

أو لأنه قتنع بعبث الجدول لبحث يعد يحب أن يعني نفسه بمعاودة هذا

العبك :

حضت في عهدي غمار الجدل وسمعت الشيخ يتلوه الولي(١) غير إلى كنت ألفي أبدًا مخرجي – بعد عنائي – مدخليا

MYSELF WHEN YOUNG DID EAGERLY FREGUENT DOCTOR AND SAINT, AND HEARD GREAT ARGUMENT ABOUT IT AND ABOUT, BUT EVER MORE CAME OUT BY THE SAME DOOR AS IN I WENT أو لأنه يريد أن يغرق في الكاسات ذكرى فضول التساؤل : من أبن جيء به ؟ وإلى أين به ؟ ولأن التفكير لم يفتح له الباب الذي عالجه ولم

<sup>(</sup>١) من ترجمتنا نحن فترجرالد .

<sup>(</sup>٣) من ترجمتنا نحن عن فتزجرالد .

<sup>(</sup>١) من ترجمتنا تحن عن فتزجرالد. ١ - الها به إلى الله الله الله

<sup>-</sup> what we will all the first of

YOU KNOW, MY FRIENDS, HOW LONG SINCE IN MY HOUSE OR A NEW MARRIAGE I DID MAKE KAROUSE: DIVORCED OLD BARREN REASON FROM MY BED IND TOOK THE DAUGHTER OF THE VINE TO SPOUSE.

وإذا كان النبيذ الذي تشربه ، والشفة التي تلثمها يصيران ال « اللا شيء » الذي هو نهاية كل شيء – فما عليك ما دمت حيًّا إلا إُرَّا تنصور أنك ما أنت صائر إليه - لا شيء - فلن تكون أقل من ذلك

وإذا كان قد انتهى إلى اليأس فهو لا يرى خيرًا في أن ترفع بصرك إل السماء مبتهلاً ، ملتمسًا المعونة ، فإن السماء مثلك لا حول لها ولا قوق ولا هي تملك من أمرها إلا كما تملك أنت .

فهو يشرب الخمر - لا لأنه عربيد مستهتر ، أو بليد كثيف مغاه النفس ، بل لأنه ، عالج لغز الحياة فأعياه وأضناه ، وحرقه ، وأرقه ، وأطل صوابه ، واحتجاجه للخمر في رباعيات فتزجرالد اعتذار على الحقيقة أ ينطوى على ادراك صحيح لقيمة هذه التعلة وأنها ليست أكثر من مسكر. يخدر الحسن ويفتر الشعور وينيم العقل ويقلب نسب الأشياء أو يضعز ما يجده المرء من وقعها .

وليس كذلك شرب الخيام للخمر فيما ترجم الصاحبان: الصراف نشرًا ، ورامي شعرًا - عن الفارسية ، فهو هنا سكير « عاقر الكأس في مجلس الحبيب ليلاً » كا يقول صديقنا رامي في مقدمته « في ضوء القمر، وسحرًا عند طلوع الفجر ، ومساء عند غروب الشمس على نغم الناي والرباب في الربيع ، على شفا الوادى وعلى ضفاف الغدير بين الزهر المفتر والجو العبق، فإذا ذكر حرمانه من الخمر بعد الموت طلب أن يغتمل بها ، وأنْ يقد نعشه من كرمها حتى إذا بلي جسمه تمني لو تصاغ من النبنان والأقداح ، فاذا خاف ألسنة السوء قال لا تهتم بالناقدين . ارض

نفيك قبل أن ترضى الناس . لا تظهر النقى واسخر من المتزهدين واعلم أنه ليس في العالم إنسان كامل . وقد أحب من الخمر حتى طعمها المر ولونها الصافي، وأحب كأسها الشفافة ودنها الملآن. وكان يجد السعادة في مجلس الشراب بين الصاحب والنديم ».

ويخيل إليك وأنت تقرأ رباعياته المترجمة إلى العربية عن الفارسية كأن الخيام « كأولاد البلد » أبناء الجيل الماضي في مصر ، ممن كان همهم أن يحيوا الليل بالشراب والطرب والأنس ، فاذا تنفس الصبح عادوا بمخادعهم وأسدلوا الأستار وحجبوا الضوء وألقوا رؤوسهم على الوسائد وناموا . ولا تعدم من هؤلاء أيضًا فلسفة ، فقد تسمع منهم قولهم ان العمر قصير ، وان المنايا راصدة ، وان العصفور في اليد خير من ألف عصفور على الشجرة وبعد رأسي لا كانت الدنيا ، إلى آخر هذه الكلمات التي تخطر بكل بال وتكاد تجرى على كل لسان ، والتي هي من الشيوع والابتذال بحيث لا تستحق تكريم الارتفاع بها إلى مستوى النظرات في الحياة .

فهو يقول مثلاً فيما ترجم رامي :

أين النديم السمح؟ أين الصبوح؟ ثلاثــة مــن أحــب المني أو يقول :

طبعى التناسى بالوجــوه الحسان فاجمع شتات الحسظ وأتعم بها

أو يقول :

لا تشغل البال بماضى الزمان واغنم مسن الحساض للدائب

فقد أمض الهسم قلبي الجريخ خمر وأنغيام ووجيه صبيح

وديدني شرب عيناق الدنان من قبل أن تطويك كف الزمان

ولا بأتى العيش قبــل الأوان فليس في طبع الليــــالى- الأمـان

أو يقول :

الخمر في الكأس خيال ظريف أبعد ثقيل الظـــل عن مجلسي أو يقول :

مذ أبدع الكون العليم السميع عجبت للخمار ، هل يشتري أو يقول : ---

أتا الذي عشت صريع العقار فعد عن نصحي ، لقد أصبحت

فهل ترى أن معانى هذه الرباعيات ترتفع عن طبقة المواويل والموشحات التي كالت تغني في ليالي « الضمم » في الجيل الماضي ؟ وهل ترى الخيام فيها إلا ، ابن بلد ، قح من ذلك الطراز الذي عفى عليه العصر الحاضر ؟ وهل ذكر الأيام والفناء والأقدار هنا وفي أمثال هذه الرباعيات يشعرك لفح الحرارة التي نحسها من رباعيات فتزجرالد، وألم الجنون من عجز الشاعر عن حل الألغاز التي يعالجها وقك المعميات التي يعانيها وكشف الأسرار التي يغوص عليها ؟ والخيام في رباعيات الصاحبين ، سكير ظريف ، وأنيس حصيف ، وجليس خفيف ، وذكر الموت على لسانه معسول ، لا يفزع والكلام على القضاء والقدر لا تحس أنه يدور على غير اللسان , ولكن الأمر في رباعيات فتزجرالد غير ذلك ، والحال على خلاقه ، هناك الخمر ملجأ من مخوف الهوانجس ومرعب الخواطر، وحمى من الجنون الذي أحسد وهو يواجه عالم الفناء اللانهائي ، أو « اللاشيء ، الذي هو

وهي بجوف الدن زوح لطينر فإنما للخمر ظل خفيف إ

لم يو مثل الخمر ، شيء بديع بمالـــه احســن ممــــا يبــع

في مجلس تحييه كأس تدار هذى الطلى كل المنى والخيسار

مَالَ الاحياء فيما هداه تفكيره ، ولسخره لذعة تحس أنت أنه هو أحسها ، , لعبثه المتكلف كي أليم ، وهو يضعك أمام ما انتهى إليه من الحقائق المرة . ولعل فمضل فتزجرالد أته أضاف إلى الخيام روح الاتزان فتعادلت المرارة والتهكم ، وتكافأ الهم والاستخفاف ونضح على كآبة النفس ماء الورد ، وأطلق إلى جانب الفزع ضحكة ، ليعتدل الميزان ، ونقول بإيجاز ان الخمر في رباعيات الصاحبين هي الأصل ، ولكنها في رباعيات فترجرالد هي النوط الذي يعلق عليه الشاعر آراءه . ولعل الخيام لم يكن كذلك ، ولكنه مكذا أحلى وأشعر ، ولا ذنب للشاعر رامي ولا للأستاذ الصراف ، وإسا الذنب للأصل ، وهما خليقان بالشكر على أمانتهما ، غير أنَّا نستأذنهما في أن نقول إننا نؤثر تصرف فتزجرالد .

كلا ! ليس الخيام أبيقوريا ولا شبهه ، وعلى أن الناس كثيرًا ما يركبهم الخطأ والوهم في أمر « أبيقور » أيضًا فلعل هذه المقابلة الوجيزة التي سنجريها بين الرجلين تكشف عن الحقيقة . ويعنينا هنا منها على وجه أخص عقيدتهما ومذهبهما الأخلاقي . لا يتكر أبيقور ما دان لهم الناس في عصره من الأرباب، لكنه ينكر تدخل الآلهة، ويقول إنها لا تحمل على عاتقها عبء هذه الدنيا ، ولا تكلف نفسها حكمها وتسيير أمورها ، وانها ( أي الآلهة ) ليست إلا ما ينتجه نظام الطبيعة ، أي إنها ليست سوى نوع راق من الإنسانية لا تتحكم في الإنسان، ولا هي خلقت الدنيا ولا وكلت بحفظها وتسيير أمورها ، وهذا عند أبيقور لا يستوجب أن يكف الإنسان عن عبادتها غير أن هذه العبادة إن هي إلا إجلال للمثل العليا للنعيم التام ، ولا يتبغى أن لا يكون الباعث عليها لا الأمل ولا الدنوف ، والخيام يذهب إلى عكس ذلك ونقيضه ويقول إن القلم سطر على اللوح كل شيء وان الأقدار صاغت آخر إنسان من أول طينة للأرض وبدرت في مبدأ الخليقة آخر ما يحصد في هذه الدنيا ، وكتبت في أول صبح للوجود ما سوف يقرؤه آخر فجر « للحساب » ولا حيلة لأحد في تغيير كلمة واحدة مما جرى به القلم .

أبدًا يسطر ما شاء القلم ثم يمضى - نافذ الحكم أصم ا لبى يمحو نصف سطر، ورع لا ولا يغسله دمع سسجم

ويرفض أيفور نظرية القضاء المحتوم الذي لا مهرب منه ، ويأبي أن يعتنق مذهب القائلين بأن لهذا العالم نظامًا مقدرًا لا يتغير ولا يسع الإنسان إلا امتناله والاذعان له ، وهو في هذا يخالف « زينون » الذي يدين بالقضاء والقدر ، ولا يقف أيقور عند هذا الحد ، بل يتعداه إلى رفض الاضطرار في دائرة العمل الإنساني ، وإلى القول باستقلال البشر عن الآلهة ، واستطاعة الإنسان - كالآلهة - أن يقف بمنجاة من المؤثرات الخارجية ، وأن « يعيش إله الين البشر » .

والخيام يقول بالقضاء والقدر ، ويذهب إلى أن أساس الكون ومحور نظامه هو الاضطرار والجبر ، وان القدر أزلى والقضاء أعمى ، واتنا آلات بأكف الأقدار تحركنا كما تشاء أو رخاخ في رقعة شطرنجها .

وليس لنا من إرادة ولا في وسعنا أن نستقل أو يكون لنا رأى في حياتنا . إدما نحن كرة يلعب بنا من ألقاتا في الميدان .

على أنهما اتفقاعلى شيء وهو أن الإنسان إذا مات فني وانقضي أمره، وإنه ليس له حياة غير هذه، ومن هنا لا يخاف أبيقور أهوال الآخرة ولا يرجو ثوابها.

## ويقول الخيام :

عذت بالكأس لعلى بفمى استقى سر الحياة الأعظم فأسرت شفة الكأس « ارتشف! ما لميت رجعة من عدم! »

ولا شك أن مذهب أيقور مناقض للعلم ، وعلة الخطأ فيه أنه لم يستطع أن يهتدى إلى انتظام الارتباط بين الظواهر الكونية ارتباطاً يجعل كل واحدة منها رهنا بما عداها ، ولا يجعل في الوسع أن يفصل المرء احداها عن مائرها وأن يفهمها على حدة .

أما فلسفة أبيقور الأخلاقية فضرب ملطف من الحيدونرم أى القول بأن السعادة هي المخير في الحياة ، وهي نتيجة منطقية لعقيدته ، بيد أنه لم يدع قط إلى الشهوانية البحنة الصريحة ، وإنما فعل ذلك أتباعه فيما بعد حتى صارت الأبيقورية والشهوانية الاياحية مترادفتين ، وليست اللذة عنده ما يقتنصه المرء من متع الساعة الحاضرة بل هي أقرب أن تكون عادة من عادات الفكر تلازم المرء طول حياته ، وحالة سلبية لا ايجابية ولا فعالة ، واذا شفت فقل إنها أشبه السكون والاطمئنان منها بالاستمتاع ، ومحك أو إذا شفت عند أبيقور هو زوال كل دواعي الألم وتحرر الجسم منه واستراحة العقل من التعب ، فكأن السعادة عند أبيقور لذة جليلة رزينة - راحة القلب ، وخلو البال ، وانتفاء الآلام الجسمية والعقلية .

وأين من هذا الخيام ، إنه رجل لا يستقر على حال من القلق والتيرم ومن التساؤل والتفكير ، لا البحث يهديه ولا الكأس تسليه ولا الكتاب والرغيف وزق الخمر ، وغير ذلك مما ذكر في شعره ، بمؤتيه راحة النفس وفراغ الفؤاد وانتفاء الآلام . ولقد صار الموت عنده خاطرًا مخامرًا ينغص عليه كل لذة ويكدر له صغو كل نعيم . والفزع من الموت هو أساس

تفكيره والذى تقوم عليه كل نظراته . ومن ذا الذى يقرأ له هذه الصوخة الخارجة من أعماق قلبه ويخطر له بعدها أنه استشعر الراحة لحظة واحدة به ايه أمهلنى بصحراء البيود أتذوق سر ينبوع الوجود الفل المنحد مضى الركب إلى فجر «لا شيء» فعجل يامجود (١) نعم قد يمزح في بعض شعره ويتهكم بالعقل ويقول :

يا أخلاى لقد كنتم شهودى حين دار القصف في عرسي الجديد طلق العقب العقب عندي وعقيدي وعقيدي

ولكنه تهكم الموجع الذى آلمه أن لا يهتدى إلى شيء وأن لا يحل لغزاً واحدًا ، وسخرية اليائس الذى لا يرى إلا رحى دائرة على التاس بالارداء ، وضحك الساخط على عجزه عن تخليص رجليه من شباك الأقدار وعن لح بارقة واحدة تحلو له بعض ما خبأه الغد ، ومزح الآسف لاضطراره أن يرتد إلى اليوم الوائل حتى ليتمنى أن يقف على سر نظام هذا الكون ليمزقه ثم يعود فيصبه في قالب أدنى إلى رغبة قلبه وهوى نفسه ا

وعلى طالب السعادة الأبيقورية أن يروض نفسه على توخى الحكمة واستهداء الحزم في الموازنة بين اللذات والآلام المقدرة وأن يتلمس طريق الاستمتاع وأن يخطو فيه بحذر ، ومن هنا كان الحزم هو رائد السعادة الذي لا يكذب ، وهو لهذا عند أبيقور أسمى الصفات وأساس الفضائل ، الم هو كا يقول ، قوة أنفس من الفلسفة » ولابد منه في التماس الملاذ وفي أنحرى نظام للحياة يكون أداة بلسعادة . ومع أن الاحساس عنده هو واسطة التمييز بين الخير والشر إلا أنه يخضع للعقل ويدع له الفصل في قيم اللذات بغية الفوز بهدوء النفس والجسم وراحة العقل .

(١) للجود الظمال .

والعقل عند الخيام لا يغنى عن الإنسان شيقًا لأنه كفيف أعمى : صحت- حيران- بأجواز السماء « أى نبراس به يهدى القضاء صبية تعثر في هذى الدجى ؟ » فأجابتنى « بمكفوف الذكاء ! »

وأحسب الناس لما عجزوا عن اثبات استهتاكه على كثرة ذكره للحمر وعاسن التفرد والخلوة بقمره « الذي لا يعرف الأفول » كثرة ليس أدل منها على وحشة صدره وآلامه ، ذهبوا يزعمونه صوفيًا وينفون أن الخمرة التي يذكرها « من عصير الكرم ، وأن ساقيه من اللحم والله » واستشهدوا بكلام له يقول فيه إنه يعاقر الخمر لعله يرشف من شفتها سر يبوع الحياة وإنه يلمح بارقة من سنا الحق في ألحانه يخطئ مثلها في المعبد المظلم . ولا شبهة في أن نشأته وكثرة غشيانه مجالس الفقهاء والصوفية ، وتعلقه في صدر أيامه بالجدل الذي كان فاشيًا في عصره - كل ذلك مضافًا إلى استعداده الفطري - ترك في نفسه أثرًا من التصوف مظهره نزوعه في استعداده الفطري - ترك في نفسه أثرًا من التصوف مظهره نزوعه في استعداده الفطري . وقد أشار شعره إلى البحث في احساسه الديني غير أنه على هذا استطاع أن يخرج سليم العقل موفور الصواب ، وأن يفطن إلى عيث الكلاميات ، وقد أشار سليم العقل موفور الصواب ، وأن يفطن إلى عيث الكلاميات ، وقد أشار الله في كثير من رباعياته منها :

خضت في عهدى غمار الجدل غبر أبي كنت ألفي أبيدًا

وسمعت الشيخ يتلبوه الولى مخرجي ، بعد عنائي ، مدخلي

كم بذرنا حكمة العقسل سواء وتعهدت بكفسى النماء وتأمل : ها حصادى كله : جفت كالماء وأمضى كالهواء !

فهو في الحقيقة رجل حر الفكر لايزال يحتج في شعره على تحجر العقول وضيقها وعلى تشدد المتعنتين من أهل عصره ، وعلى شذوذ الصوفية

#### كروبوتكين

#### حياة ضخمة

قل من الناس هنا من يعرف شيئًا - قل أو كثر - عن البرنس كروبوتكان العالم الاشتراكي الروسي الذي جاءت الأنباء بأنه توفي بمدينة موسكو بالغًا من العمر ثمانيًا وسبعين سنة وإن كانت شهرته قد طبقت الخافقين وآثاره قد سارت في العالمين . على أن خبر وفاته يفتقر إلى التأييد لاسيما بعد أن نفته موسكو . وليست هذه بأول مرة خفقت فيها أسلاك البرق بعد أن نفته موسكو . وليست هذه بأول مرة خفقت فيها أسلاك البرق بعبه فإن صح أنه حي يرزق وأنسأ الله في أجله حتى يصل إليه تأيينه وما جرت به أقلام الكتاب في الاشادة بذكره واكبار أمره فليكونن في زلك مسلاة له في آخر أيامه وفكاهة يتعلل بها فيما يقي من عمره . لولا ذلك مسلاة له في آخر أيامه وفكاهة يتعلل بها فيما يقي من عمره . لولا أن مما قد يعكر عليه صفو هذه الفكاهة أن أكثر المادحيه ينظمون له عقود الناء لا حبًا فيه بل كراهة منه لقرينه لينين ا

ولا نحب أن نكون من المتعجلين حتى في هذه !! فلندع ترجمته إلى حينها ولنسق من حوادث حياته ومما لقيه من الناس ما له دلالة في ذاته فقد كانت حافلة بالتجارب للضنية التي ليس أقسى من امتحانها للصر وعجمها للنفس والجسم جميعًا ولقد ذهب بخير شطويها السجن ، واستبد بالشطر الثاني النفي ، ولكنه مع هذا لم يعرف عنه أنه شكى وتوجع أو بكى وتفجع ، وكان يدهش الناس بمراحه والبساطه وإيمانه بفوز الحق في روسيا وسواها آخر الأمر ، فهو من النوع الحقيق بالحياة الكفء لأهوالها ومن طراز ، بروميشوس » = وطبد ركين لا يضعضعه عنت الأزمان ولا يزيده

وهذيانهم . وإذا استعمل شيئًا من عباراتهم فإنما يتخذها أداة للنيل من التصوف الذي ضبع فيه خير شطرى عمره ، والذي لم يستطع أن يعيش مع ذلك بريئًا منه .

غير أنه مع هذا رجل متشائم يؤوس أعياه البحث فنكص وفر من المبدان ولم يشعر أن عليه مهمة في هذه الحياة ، ورسالة يؤديها إلى أبناء الدنبا . ولو أنه أحس شيئًا من هذا لأغراه ذلك بالبقاء في الميدان كغيره من المتشائمين الذين يشبههم من بعض الوجوه مثل بيرون وشويتهور .

إلا رسوخُ إيمان – ومن الطبقة التي تؤثّر بمتانة الشخصية وبروزها أكر مما تؤثّر بآثارها العقلية .

والرجل ممن ضحوا بكل شيء في مصارعته ظلم القيصرية . والروسيون أول من يقدرون له جهاده ويذكرون له بلاءه ويجازونه إحسانًا بإحسان حتى لبنين نفسه - وهو خصمه في الرأي وعدوه في المذهب وإن جمعهما الخروج على النظام القديم - نقول حتى لينين نفسه عنى بتوفير أسيار الراحة المرجل في شيخوخته . روى المستر « ميكين » وكان مراسل الديل نيوز في الروسيا منذ عهد قريب أن حكومة السوفيت همت أن تسلب كروبوتكين بقرة له طبقًا لأمرها أن لا يكون لأحد شيء من الماشية إلا الزراع فأمر لينين أن لا يمسها أحد فيقيت له وما كان أتفعها له وأحوجه إليها . ولم يقتصر لبنين على ذلك بل رتب له جراية خاصة أكبر مما يسمع به لغيره من الناس ليعينه على استرداد العافية والاحتفاظ بالصحة المتداعية . ولكن كروبوتكين أبي له طبعه المستقل القوى أن يُميِّز عن سواه من جمهور الأمة وقال لا آخذ شيئًا لا سبيل لروسي عادي إليه . وظل في شيخوخته الريضة يعاني ما يتجشمه السواد الأعظم من أبناء بلاده ، وكان إذا غالبته الهموم أوى إلى مكتبته وتناساها في أعماله الأدبية . ثم إن ذخيرته من الزيت والشمع نقدت فكان يقضى الساعات الطويلة السوداء في ليالي الثنتاء حالسًا لا يعمل شيئًا ولا يجد حتى من يحدثه .ولما جاء الربيع وتيسر استخدام الكهرباء إلى حد محدود ، سمع بعض العمال بما يقاسيه في ظلام الليل فحمل سلكًا إلى منزله وجهزه بمصباح . وكان قلما يخرج ، فإذا فعل حياه الناس ولاطفوه وأعربوا له عن اجلالهم له وحبهم إياه بوسائل شتى فيرتبك ويحس بحيرة شديدة ودهشة كبيرة .

ولم يكن كروبوتكين غيًا وإن كان من بيوت الشرف العريقة في

الروسيا ولكن بيته في الجلترا مع ذلك كان يفتح يوم الأحد لكل اللاجئين الهاريين مثله من سطوة الظلم القيصرى . وروى الرواة الثقاة أنه كان قلما يصبح يوم الاثنين وفي بيته شيء يطعم . لأنه كان يشاطر الناس كل شيء . على أنه مع هذا كان يأبي أن يعيش على حساب الغير وكان يستطيع في بعض الأحوال أن يعود إلى موطنه ويسترد أملاكه ولكنه رفض كل شيء والى أن لا يعيش إلا بكده وكسب يده ، حتى إنه لما كان يصدر في مويسرا صحيفة « الثورة » وثقلت عليه وطأة النفقات ، تعلم صناعة الطباعة وجعل يصف الحروف بيديه ليقتصد ويتمكن من المثابرة . وكان قوى البنية ولكن السجن هذه ، وسمع بعض أصدقائه في انجلترا بأنه أصيب بمرض في القلب وكانوا يعلمون رقة حاله وتحامله على نفسه وإرهاقها بالعمل قرَجوه أن يقصد إلى مكان حسن الجو في انجلترا أو غيرها وجمعوا له من المعجبين به مبلغًا كبيرًا وطلب إليه أحدهم – شارلس روللي – أن ينزل عنده ضيفًا ليتيسر له إذا شاء أن يتمم كتابه الذي كان قد بدأه في « التعاون » بعد نشر كتابه في « التعاون بين الحيوانات » وكان غرضه منه اثبات القانون الطبيعي الذي أشار إدبه داروين ، وهو أن التعاون من أكبر العوامل في البقاء كالتنازع أو التنافس . فلم يستطع كروبوتكين أن يقبل اعانتهم إياه ورد المال كله ولم يسمح لهم حتى باستبقائه لزوجه وابنتهما « ساشا » . وقد حذق كروبوتكين أكثر لغات أوربا وسأله بعضهم مرة بأيها يفكر ؟ فكان رده أن هذا يتوقف على الموضوع الذي يفكر فيه وإنه يفكر بالألمانية أو الفرنسية أو الانجليزية أو الروسية حسب مبلغ بحث أهلها للموضوع . ومع أنه مقيم في الروسيا منذ سنة ١٩١٧ فقد انتقد النظام البلشقي الذي يعيش في ظله بأصرح عبارة وتنبأ للجمهورية الشيوعية القائمة على استبداد حزب واحد بالفشل والاخفاق ولم يزل إلى آخر أيامه - إذا كانت قد انتهت - متقد النفس وتابها وإن كان هرم الجسم ولم تضعف مواهبه
ومداركه . وسيظل معروفًا في تاريخ المداهب الحديثة بأنه مؤسس الشيوعية
الفوضية ، . ولا ينبغي أن يخطئ القارئ فيتوهمه من القائلين بالعنف فإنه
إنما كان يرمى بدعوته إلى حمل من بيدهم الأمر وسياسة الجماهير على
تغيير آرائهم وتطهير قلوبهم . ومن منا - كا يقول - يبلغ من حكمه
وطيب نفسه أن يحق له ارغام غيره ؟ ولقد عاني هو وأمثاله من غباء السلطا
وضلالها وعمايتها ما زهده في أساليبها العنيفة وأغراه بوسائل المسالمة
فعنده أن تجديد نظام الاجتماع واصلاحه يستلزم :

أولاً – تحرير المنتج من نير الرأسماليين لكبي يتأتي الإنتاج المشترك والتمتع الح

ثانيًا - التحرر من نير حكومة موطدة حتى يتيسر للأفراد أن يتحدوا ويصيروا طوائف متظمة انتظامًا حرًا متدرجًا مترقيًا من حالة البساطة إلى حالة التعقد حسب حاجاتها ،

ثالثًا - التحرر من نظام الأخلاق الكنيسي والإعتياض منه الأخلاق الحرة التي تدعو إليها حياة المجتمع نفسه .

ومن رأيه أن احساس التضامن والتماسك خليق أن يعين أعمال الناس وبحددها وينبغى أن يترك لكل امرئ حق العمل كا يتراءى له وأن يطل حق المجمع في عقاب الرجل من أجل عمل اجتماعي « إن جمهور الإنسانية - على نسبة التهذيب ومبلغ التحرر من القيود - سيعمل دائمًا بطريقة نافعة للمجتمع » .

وأعظم فانون اجتماعي يدين به كروبوتكين هو قانون، التعاون المتبادل، وقد كتب أشهر مؤلفاته « التعاون » لشرح هذا القانون والدفاع عنه ضد

من ينحو نحو سبنسر .وخلاصته أن قانون التعاون أهم في نشوء الاجتماع وترقيته من قانون تنازع البقاء .

وظاهر من موجز ما أوردناه من مذهبه أنه نتيجة رد فعل لاغراق النظام القيصرى في ارهاق الروسيين وتقييدهم بكل أنواع الأغلال وتحميلهم جميع أنواع الظلم والعنت ، وواضح كذلك أن كروبوتكين من الثوريين الكماليين أو الفوضيين السلميين الذين يجلمون بجعل الأرض فردوسًا من طوائف القرى وللمدن الحرة المتعاونة وأن يحلوا ذلك محل النظام الاوتوقراطي القيصرى . ولقد راعته ثورات سنة ١٩١٧ وهزته وفتحت عينه على الحقائق الأرضية غير أنه مع هذا كف عن كل معارضة لحكومة السوفيت وإن كان المنفنا قد استنكر منها « مركزة » القوة السياسية والصناعية وأنحى بأعنف العبارات وأمرها على تدابير القمع التي رأت حكومة السوفيت أنها ضرورية للدفاع عن الثورة .

The same of the sa

ومنافوه والشاهرون والمنافية والواقرات والمناف

## الجمال في نظر المرأة

اتفق لى فى ليلة من ليالى العبد أن سمعت واحدًا من مشاهير القراء يتاو سورة يوسف عليه السلام بصوت فيه من العمل ومن المجاهدة فى مغالبة فعل الشيخوخة وتعويض ما فاته يتغير روح العصر، ومن التصاليى المرذول، ما أملنى وصدع رأسى، وإن كان جمهور الناس من حولى يصرخون طربًا وهو يجاريهم ويقارضهم صياحًا بصياح، ويكثر لهم مما بدا له أنهم عبوه من النغمات ومؤثروه من التواءات الأصوات، والسرادق كأنه جوف بركان من فرط الجلبة بعد كل آية حتى تلا هذه الآيات:

A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

وراودته التي هو في بيتها عن نفسه وغلقت الأبواب وقالت هيت الله قال معاذ الله إنه ربي أحسن مثواي إنه لا يُعلع الظالمون . ولقد همت به وهم بها لولا أن رأى برهان ربه كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنه من عبادنا المخلصين . واستبقا الباب وقد تقييصه من دبر وألفيا سيدها لدى الباب . قالت ما جزاء من أراد بأهلك سوءًا إلا أن يسجن أو عذاب أليم . قال هي راودتني عن نفسي وشهد شاهد من أهلها إن كان قميصه ند من قبل فصدقت وهو من الكاذيين . وإن كان قميصه قد من دبر نكارت وهو من الكاذيين . وإن كان قميصه قد من دبر نكارت وهو من العادين أعرض عن هذا ، واستغفري لذنبك كد كن إن كيدكن عظيم . يوسف أعرض عن هذا ، واستغفري لذنبك كدت من الخاطئين . وقال نسوة في المدينة امرأة العزيز تواود فتاها بن كنت من الخاطئين . وقال نسوة في المدينة امرأة العزيز تواود فتاها عن نفسه قد شغفها حبًا إنا لنراها في ضلال ميين . فلما سمعت بمكرهن أرسلت إليهن وأعتدت لهن متكا وآنت كل واحدة منهن سكيناً وقالت

اخرج عليهن . فلما رأينه أكبرنه وقطعن أيديهن وقلن حاش لله ما هذا بشرًا إن هذا إلا ملك كريم . قالت فذلكن الذي لمتننى فيه ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ولئن لم يفعل ما آمره ليسجنن وليكونن من الصاغرين. قال رب السجن أحب إلىَّ مما يدعونني إليه وإلا تصرف عني كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين . فاستجاب له ربه فصرف عنه كيدهن إنهُ هو 

فكأني ما كنت قرأت هذا ولا سمعتهُ من قبل ونسيت تنغيص القارئ وثقاء ، وذهلت عن ضوضاء الجمهور ، واتطلقت أفكر في أمر يوسف وما لعله كان لهُ من رواء ساحر وحسن باهر ، وذكرت هذه الصورة الملونة التي تباع لهُ في الطرقات ويقتنيها العامة وأشباه العامة والتي جملها وسـّاموها ما استطاعوا . وقلت لنفسي إني أعلم كما يعلم غيري أن هذه السورة أسب إلى النساء وأثر عندهن من سواها من الكتاب الحكيم . ولكني مع ذلك وعلى الرغم من المأثور عن جمال يوسف عليه السلام لو كتت مصراً لخالف أصحابنا الرسامين الذين أشرت إليهم ولم أجعله كا جعلوه شيهاً في حسنه بالمرأة . بل لكنت أتخيل له من معاني الجمال ما أظن أن المأة بفطرتها أصبي إليه وأكلف به . لا ما ألفنا أن تعجب به نحن معاشر الرجال. وإذ كان هذا يحتاج إلى ايضاح فقد خطر لي أن أقول فيه كلمة أجعلها وضوع هذا الفصل .

يستغرب كثير من الناس رأى المرأة في الجمال وما يبدو أحيانًا من شَلَوَدُها في ذلك عما ألفه الرجال شَلُوذًا لا مجال للشك فيه ويحلون أكثر ما يلاحظونه من هذا على الزيغ في القطرة أو السقم في الذوق أو تقص التهذيب أو غير هذا وذاك مما يرجع إلى نشأة المرأة والأوساط الني عاشت في ظلها . ولا رب في أن لهذا تأثيره إلى حد ما . ولكن هذا

لا يحل المعضلة . وما أسهل أن ننفض الأكف من كل مسألة بأن نحيل على الحتلاف الأذواق والفظر صحة وسقمنًا . إذن لما يقى شيء يحتاج إلى نظر

ولو أن المرأة كان لها مثل حظ الرجل من القوة والعقل والقدرة على النفكير والتقصى والترتيب لعرفنا من رأيها في الجمال مثل ما عرفنا من رأى الرجل ولأراحنا ذلك من اجهاد النفس للإلمام بوجهة نظرها التي لم تُكشف لنا عنها . ولكن طبيعة الحياة شاءت غير ذلك إلى الآن . وأبت أن تجعل الرجل، والمرأة سواء . وحسبنا من الفرق ما بينهما من الاختلاف في تكوين الجسم وما لابد أن ينتج عن هذا التكوين المختلف من الاستعدادات والكفاءات المتنوعة ، ومهما قيل عن تساوى المرأة والرجل ، وعلى كثرة ما يلهج به البعض من أنهما لا فرق بينهما وإن الواجب أن يكون للمرأة مثل حقوق الرجل - نقول إن بينهما على الرغم من ذلك وسواه تباينًا جوهريًا . فليس للرجل اثداء تدر اللبن ولا ما يحول الغذاء إلى لبن يرضعهُ الطفل ويتغذى به ، وهو لا يحمل الأجنة في جوفه ولا في جوقه مكان معد لذلك . وكفي بهذا اختلافًا كبيرًا يحيلهما مخلوقين ويجعلهما جنسين ونحن لم تأت من وجوه الاختلاف في التكوين إلا على بعضها وإلا على ما يحتمل المقام ذكره منها . وليس يعجز القارئ أن يتصور النوعين وأن يمضى في المقابلة إلى نهايتها .

وقد شاءت الطبيعة أن يكون الرجل أكثر تمثيلاً في حياته للقردية منه للنوعبة ، فكتبت عليه - أو على الأصبح استوجبت قوته منه - أن يتولى هو مكافحة الطبيعة بما فيها من قوى وكالنات من جنسه وغير جنسه وأن يتكفل بالسعى . والسعى يعرض للأخطار فلا مندوحة له عن الاحتيال الدفعها بالقوة إذا تهيأ له ذلك وبالمكر والتدبير وحسن التصرف وما إلى ذلك إذا خانته مُنته ، ولما لم تكن الحياة لقمة سائغة فقد احتاج إلى مغالة الصعاب ومعالجة تذليلها ، وهو في كل خطوة يخطوها يصادف ما يبه غيرة حفظ الذات أو صيانة النفس ، ومن أجل هذا صارت هذه الغريزة أوى وأنضح وأسرع تنبها وأكثر عملاً ، لأن حياته تجعل أعماله متصلة بها أكثر من اتصالها بغريزة حفظ النوع ، وهو لذلك أحس بها وأس تأثرا من ناحيتها ، ومن هنا كانت الأنانية في الرجل أظهر وأقوى ، والعامة يلاحظون ذلك ويفطنون إليه ويذهبون فيما وضعوه من أمثالهم إلى أن الأراحني على طفلها من أبيه ، وقد ترى الرجل يداعب طفله برهة أو ساعة أحنى على طفله برهة أو ساعة ولكنك قل أن تجد وجلاً يقوى على ما تقوى عليه المرأة من ملازمة الطفل، والمنارة على مداعيته ، والصبر على التحدث إليه ، ومن توهم فهم ما لعله يرتسم على صفحة وجهه من الحركات ، أو يتد عنه من الأصوات واحتمال دلك وما هو أشق منه ساعة بعد أخرى ويوماً بعد يوم وشهراً تلو شهر دلاً عقب حول ،

ولاحظ غير ذلك . أى الاثنين أصلح للتمريض ؟ المرأة بلا نواع! ذلك لأن المرض يرد المرء إلى مثل عجز الطقولة وحاجتها وما عسى صر الرجل على الطفولة وما يضاهبها ؟ والمرأة أقسى من الرجل وأغلظ كنا منه على رأى ا فيننجر » - وإلا لما احتملت أوجاع المرضى على نحو ما ترى وفر الرجل منها . او هى تستغرقها الغزيزة النوعية بكل ما تنطوى على وتلك حكمة من الله بالغة . ولولا ذلك لما استطاعت المرأة أن تقوم يوظيفنها الجنسية وما ينطوى تحتها من المشاق التي لا قبل للرجل بها . ولا شك ان بقاء النوع رهن بالمرأة على الأكثر وهي في ذلك مثال التضاحية النامة وحسبك دليلاً ما تتعرض له من أخطار الحمل والوضع ، وهي على علمها يهذا الخطر الحبوي وفرعها منه ، واستهوالها له ، لو حيرت لاحتارت أن

تستهدف له . وهي فيما عدا ذلك ليس عليها أن تجاهد جهاد الرجل ولا أن تعالج ما يعالجه من الكفاح والتدبير ودرء الأخطار وتذليل المصاعب ولهذا كانت المرأة أسرع تأثرًا على العموم بكل ما له علاقة بالجنس والأمومة ، الأبها وظيفتها دائرة على محورهما ، وهي لفرط احساسها بالأمومة تحب كل رقبق لطيف - أي ما هو كالأطفال بالقياس إلى الكبار - وتعانقه وتقبله ولو كان جمادًا لا يجيب ولا يحس لا العناق ولا التقبيل ولا يجازي لئمًا بلئم ، وإذ كانت الغريزة النوعية فيها أكثر عملاً وأقوى فعلاً فهي أحس بالجمال من الرجل وإن كانت أضيق فهمًا له .

ولكن ما هو الجمال ؟ هو = كا عرفه بعضهم وأصاب - الاحساس بما يهيج في الذهن مركز التوليد من طريق مباشر أو غير مباشر أو يواسطة تسلسل الخواطر ، ولما كان بين الرجل والمرأة كل هذا الاختلاف في التكوين الجثماني ، وفي الوظيفة التي يؤديها كل منهما في الحياة ، وفيما يترتب على اختلاف الوظائف من إرباء النضوج في بعض الغرائز على النضوج في البعض الآخر ، فمن المعقول أن يؤدي ذلك إلى الاختلاف في النظر إلى الجمال ، وأن يكون الرجل الجميل في نظر المرأة هو الذي تتوفر فيه السفات التي تحس بفطرتها أنها أكفل من سواها بحفظ النوع وأعون في على ذلك - شعرت بهذا أم لم تشعر - وليس من الضروري حيند أن يكون الرجل وسيمًا في نظر الرجال وأن يُرزق من الملاحة وغضاضة بكون الرجل وسيمًا في نظر الرجال وأن يُرزق من الملاحة وغضاضة الرق وحسن الرواء ما يطلبه الرجل في المرأة ويسبيه منها .

هذا هو الأصل والذي درجت عليه الطبيعة . معانى الجمال عند الرجل غير معانيه عند المرأة ، ولكن المرأة مع ذلك طرأ على رأيها شيء من التحوير ، وأصاب احساسها مقدار من التنقيح ، واستطاعت على مر الأيام أن تكون قريبة من الرجل من حيث رأيه في الجمال . وعسى من يسأل ،

وكيف كان هذا وما علته ؟ وجوابنا أن الرجل أقوى من المرأة ومن أبهل ذلك وسعة أن يوحى إليها ويبث في نفسها رأيه واحساسه شأن الأقوياء مع الضعفاء، ولا يخفى أن للايحاء أثرًا لا يستهان به في كل آرائنا وعواطفنا وأعمالنا . وأكثر الناس مدين بعضهم لبعض بسبب هذا الايحاء ، والقوى يستطيع أن ينقل آراءه واحساساته ونزعاته إلى الضعيف ، وأن يتغلب على مقاومته ، ويننى عزمه ، ويُلين من جانبه ، وينسق له ما يختلط في ذهنه وتضطرب به نفسه على النحو الذي يريده تبعًا لمقدار قوته ومبلغ إربائها على ضعف صاحبه .

ولعل معترضًا يقول : إذا كانت المرأة من الضعف بالقياس إلى الرجل بالمتزلة التي تصفها ، وبحيث يتمكن الرجل من الايحاء إليها ومن قسرها على مشايعته ، فبأى شيء تعلل كون الرجل يعود ألعوبة في يد المرأة التي بحبها ، ريروح وهو أطوع لها من بنانها ؟ فنقول إنه لا شك في أن الرجل هو الأُقوى وإنه كذلك بطبيعة تكوينه ، وتبعنًا لما يزاوله من الكفاح ويألفه من المقاومة والتدبير مما هو ضروري لحياته . ولا نعني بالقوة الجسدي منها وإنما نريدها على الاطلاق ، فقد يكون المرء ضعيفًا ويكون مع ذلك أقار على المامير والاحتيال وحسن التصرف وعلى تفادى الأخطار ، ويلغ بدهاته وعقله ما لا يبلغ سواه بمتانة الأسر وتوثق العضلات. وليس بصحيع أن كل رجل تغلبه المرأة التي يحبها على أمره ، ولكن هب هذا هكذا فأي غرابة فيه ؟ وما وجه العجب في أن تتضاءل قوة الرجل أمام قوة إرادة الحياة التي تسخر المرأة لبقاء النوع وللاحتفاظ بعزايا الجنس؟ أليست المرأة المحبوبة تجمع في شخصها كل ما يروق الرجل من المعاني الجنسية ؟ أليت هي أقرب مثال مجسد لما يتصوره خياله من هذه المعاني ؟ فهو – كما قال صديقنا العقاد ونحن نتكلم في هذا - لا يواجه امرأة بل يقف أمام ممثلة

لجنسها جامعة في شخصها لكل ما في هذا الجنس من قوة ولكل ما لغريزة حفظ النوع من سلطان على النفوس .

ولكن هذا الضرب من الاستسلام ضعف على كل حال ، ودليل على نفص الرجولة . نفهمه وتعلله ولكنا لا تستطيع أن نحترمه ، لأن فيه القاء لللاح الدفاع عن النفس ، وليس من الاحتفاظ بالذات وصون النفس في شيء أن يسلم المرء نفسه إلى مخلوق آخر يبيت رهن اشارته . وإذا كان هذا دليلاً على شيء فهو دليل على أن الغريزة الجنسية قد طغت بغريزة حفظ الذات وغلبتها ، وإن مقدار الأنوثة في الرجل أربى على مقدار الرجولة في فعاد أشبه بالمرأة وإن كان له شكل الرجال .

ولو كنت مصورًا وبدا لى أن أثبت على اللوح صورة الرجل الجميل في نظر المرأة ، لأثرت أن أرجع إلى الأصل في نشوء فكرة الجمال عند اللمأة ، وأن أثبت في وجه الرجل ما يناسب احساس المرأة بالغريزة النوعية ، وما تبحث عنه بفطرتها الذكية من الصفات التي تتطلبها هذه الغريزة . وهذا لا يمنع أن أجعل له نصيبًا من الحسن كما هو ممثل في خواطر الرجال . وهذا لا الواجب أن يكون له حظ من ذلك ، لأن الذكور على العموم في كل حيوان أجمل من الاناث على عكس الشائع عند الناس – أو نحن معاشر الرجال نزعم ذلك ونستخلصه من المقارنات التي نجريها – ولكني على كل حال ما كنت لأجعل له محيا امرأة كاللواتي نحس أنهن فتنة العين ومني الفيد الناس المواتي التي نحريها المواتي على حال ما كنت لأجعل له محيا المرأة كاللواتي نحس أنهن فتنة العين ومني

#### الرجـل والمرأة فى الهيئة الاجتماعية

#### حول رواية غادة الكاميليا خلاصة الرواية – بحث في موضوعها – المثلون

الكاميليا زهرة نضيرة بيضاء أو حمراء أو شتى الاصباغ ، منبتها الشرق ، ومنه نقلت إلى الغرب : والرواية التي نحن بصددها الآن من تأليف اسكندر دوماس الصغير، ولعله بها أشهر من الكبير، وقد أطلق عليها هذا الاسم لأن مرجريت التي تدور على حياتها الرواية تحبها ولا تكاد تبدو إلا بها . وهذه أول رواية كبيرة تمثلها فرقة يوسف وهيي على مسرحها وموضوعها غاية في البساطة وحسن السيك : فتاة من بنات الحوى المترفات اسمها مرجريت ( روزا اليوسف) يجبها أرمان ( يوسف وهبي) من أبناء الشرقاء ، وتجازيه هي حبًا بحب واخلاصًا باخلاص، وتغضى عن ضيق ذات يده بالفياس إلى خطاب ودها من مثل دى فارفيل ( استيفان روستي ) والكونت وى جيرى ( حسن فايق ) وتذهب معه إلى ضاحية تقضى معه فيها شطرًا معيدًا من حياتها التي ينغصها السلال . وكلما احتاجت إلى مال باعت ما تملك من حلى أو خيل أو غير ذلك مما يتعلق به هوى أمثالها من زينات الحياة ومتع الغرور ، وحبيبها جاهل ما تصنع ، حتى إذا علم هم بالتصرف فيما ورث عن أمه وكر إلى باريس لاتمام ذلك تاركًا إياها مع عذراء من مديناتها هي نيشت ( فاطمة رشدي ) وخطيبها جستاف ( مختار عثمان ) وكان والد أرمان ( عزيز عيد ) يعلم هذه العلاقة الغرامية ويتسخطها ، فذهب إلى مرجريت وصادقها في فترة غياب أرمان وانتهرها لتوهمه أنها

MERCHANT LAND

والمراجع المراجع المرا

والمساور الشاور المساور المساور

my by which party to be

تحتلبه ، فكاشفته بالحقيقة التي كتمتها عن أرمان وأرته عقود بيع أثاثان وخيولها وما إلى ذلك فأنس إليها بعد الاستيحاش ، واطمأن إلى اخلاصا وسمو عاطفتها واتخذ ذلك ذريعة قاسية لحملها على التضحية بنفسها وبحيا في ُسبيل ابنته التي ارتهن مستقبل زواجها ببت ما بين أرمان ومرجرين من صلة ، فقبلت على مضض ووعدت أن تكتم السر ، وكتبت هي الر أرمان رسالة قطيعة وعادت إلى باريس حيث عاودت حياتها الأولى ، وإن كُان أرمَان أبدًا بالذكر والألم المر الفاجع بين العين والقلب . ويلاقيها أرمار على أمل الوقوف على سر القطيعة فتأبي إلا وفاء بعهدها لأبيه ، ورعاً لوعد الكتمان الذي بذلته وتزعم أنها تحب فارفيل الذي صارت حليلته فيهينها على مشهد من صواحبها وأصحابها ، فتصيبها نوبة عصبية ويفدحها ما تحمل من ارهاق التضحية ، وفي كلمةٍ منجاتها لو شاءت ، وتثقل عليها وطأة السل فتلزم الفراش ، وفي هذا الدور يكتب والد أرمان إليه بالحقيقة وإلى مرجريت برسالة يعللها بها ، فتتعزى بأخيلة الماضي وما تتوقع م حَضُورَ أَرْمَانَ إِلَيْهَا ، ويأْبِي القَدْرُ أَنْ يُوافَيْهَا حَبِيبِهَا إِلَّا فَي آخِرُ أَيَامُ دَنْيَاهَا ويأبي الفن على المؤلف إلا أن يجعل هذا يوم زفاف نيشت ، وإلا أن تدع مرجريت إلى الكنيسة لشهوده ، وإلا أن تعتذر من التخلف بأنها ستمون قبل تمامه وإلا أن تأتي العروس في حلة زفافها ومعها بعلها السعيد بها إل البيت الذي يوشك أن يقوم فيه المأتم . وإن مرجريت لتعلم أنها لا عُالَا قاضية نحيها في يومها هذا ، ولكن رؤية حبيبها تنعشها وتشعرها دبيب الحياة النبي عادت مطلوبة بعودة حبيبها والتي يغالبها القضاء المحتوم فتفيز ولكن افاقة الموت، وتستحد قوة ولكن كلسان الشمعة يثب وقد أشرف على الفناء ثم تهوى جثة هامدة بين ذراعيه .

هذه هى خلاصة الرواية التى وضعها دوماس الصغير فى عام ١٨٥٢ بعد أن صاغها قصة قبل ذلك بأربع سنوات وهى ، كما يرى القارئ ، دفاع عن المرأة زلت بها القدم وأبى المجتمع أن يغتفر لها زلتها ، وأحسب الولد أراد أن يقول إنه ما من إنسان يكون كل ما فيه شرًا ، وإنك قد تجد في

الفوس المنبوذة ، لخروجها عن عرف الجماعة ومألوف أنظمتها ، عناصر الخبر قد تخطئها فيمن يلتزمون هذا العرف والمالوف. وكأنا به أراد أن يقابل بين أثرة والد أرمان واصراره - برغم اجلاله لعاطفة مرجويت اعتقاده فيها الشرف وسمو النقس وعلو الروح – على أن تضحى بنفسها ي أجل ابنته ، وبين ما استطاعته مرجريت وحملت نفسها على مكروهه من الايثار والتضحية - نقول كأنا به تعمد هذه المقابلة ليحمل القراء أو السامعين المتفرجين على مشايعتهم إياه على رأيه ومجاراته في مذهبه ومسايرتهم له إلى غرضه . ولكن ما غرضه ؟ إن كان كل نفس فيها من الخبر والشر عناصر ، ولها من الفضيلة والرذيلة حظوظ ، وإن قبح المجتهر آد یکون دونه عفاف سر وحسن مختبر، فمن ذا الذی یجرؤ علی المجادلة والخلاف في ذلك ؟ من الذي يحسب أن النفس الإنسانية يمكن أن تكون كلها شرًا محضًا أو خيرًا محضًا ؟ بل من ذا الذي يخطر له أن الشر يوجد مرفًا والخير يتجسد محضًا ؟ يل تذهب إلى ما هو أبعد من ذلك ونتساءل : من من الناس لا يعلم أن الزواج في صورته الحالية طارئ على المجتمع وإنه لم يكن موجودًا في العصور الأولى التي مرت بالإنسان – عصور الاستيحاش التي اجتازت دورها الجماعات البشرية قبل أن تنشأ هذه الأنظمة المدنية القاسية المعقدة ؟ نعم الخير والشر صنوان يلزمان معًا ، ولا ينبت كل منهما على حدة . ولا شك أنهما كعود الزهر فيه الوردة المطار والشوكة الواخزة ، والثابت أن الزواج نظام طارئ حديث وإن كان قديم العهد . ولكن أليس له مظهر يقوم مقامه في حياة الإنسان الأولى ؟ في عصور الهمجية الفطرية حين كان كل امرئ مرسلاً على سجيته ، منطلقًا وفق غريزته ، دون ما كايج من عرف منظم أو قانون مشترع ؟ ونسأل قبل ذلك ما هو الزواج ؟ أليس هو طريقة لتنظيم علاقة الرجل بالمرأة وما يترتب على ذلك من النتائج المتعلقة بالنسل ؟ أليست غايته تنظيم علاقة الحب خدمة للنوع ؟ وليس هذا فيما تعلم بالجديد في تاريخ الإنسانية . فأما الحب ، فهو قوام غريزة حفظ النوع ، وما هو بالطارئ ولا بالذى بعثت عليه حالة الاجتماع المنظمة الحديثة وهو ينشأ في حيثما يلتقى إنسانان من جنسين . لأنه الوسيلة التي تتخذها الحياة لبقاء مظهرها الإنساني ، أو بعبارة أخرى هو الأداة التي تستخدم لحفظ النوع ، والحب من مميزاته – لا بل من لوازمه – الأثرة التي تتطلب الانفراد بالحبوب وتتقاضاه الوفاء ، وليس الوفاء في الحقيقة إلا مظهرًا لشهوة الملك والاحتياز، وهي شهوة عريقة في الإنسان ، وما أكثر ما يضن المرء بالتافه من الاحراز والأملاك لا اكبارًا له ولا تعلقًا به لنفاسة فيه ، بل كراهة منه لأن يجوزه سواه ؟

وقد يعيينا أن نتصور ما أحسه الإنسان الأول - إن كان قد أحس شيئًا - حين ألفي نفسه في عالم لا يعلم من أمره شيئًا ولا يفهم من طواهره لا كثيرًا ولا قليلاً . على أنه لا شك أن الأجيال الإنسانية الأولى اكتنهت معنى ما يحيط بها من ظواهر الطبيعة والحياة شيئًا فشيئًا ، وإن أعينهم كانت تتعقب الدائرة الوضاءة بين طرفي السماء ، وأنهم لاحظوا النار والنور اللذين يأتيان من حيث لا يعلمون وسمعوا جلجلة الرعد وأصداء في مخارم الجبال ، وشهدوا اتفاق ذلك وما تحدثه العاصفة من التخريب، وإن احساساتهم وحاجاتهم كثرت وتضاعفت وتنوعت وألحت عليهم ولجت بهم ، فالدفعوا في طريق العمل والتفكير ، وساعفتهم الغريزة , واضطرهم لفح الشمس إلى الاستذراء بالشجر وتوشيج أغصانه وخافوا فعل البرد فاكتسوا جلود الحيوان، ولما لم تكفهم الغيران والكهوف الطبيعية، ولا وفت بحاجاتهم ، صنعوا لأنفسهم ملاجئ في أحضان الجبال ، والتمسوا النور وبغوا النار وشحذوا الحجارة ليتخذوا منها أداة أو سلاحًا - وفقوا إلى ذلك وسواه على مر الأيام، وبالتدريج، لا طفرة واحدة. ولكنهم لم يتعلموا الحب بالتدريج ، ولا عرفوا ما يثيره من الأثرة وطلب الانفراد 101

دون سائر المخلوقات بسببه وباعثه على كر الحقب . بل لفنتهم الغريزة ذلك مذ وجدوا على ظهر الأرض كما أودعت غيرهم من المخلوقات ما يشبه ذلك وركبت طبائعها على الذود عن صغارها .

قاباؤنا الأولون كانوا يحتازون مثلما نحن نتزوج ، ويأبون إلا الاستئثار كا نأباه ، ويطلبون الوقاء الذي نطلبه ، ويغارون غيرتنا ويدافعون عمن استأثروا بهن من النساء دفاعنا عن زوجاتنا ، وليس من فرق على الحقيقة سوى هذا العقد الذي يكتب ويسجل وتنظم به علاقة الزوجية وما ينشأ عنها من النسل والميراث .

وعسى من يقول : ولكن الإنسان لا يأبي المشاركة في الطعام فما باله أباها في الحب؟ فنقول ليس الغرض من الطعام ما عسى أن يجده الآكل من اللذاذة المستفادة من نكهته ومذاقه ، يل ما يؤدي إليه من الصحة ويكسب المرء من القوة التي يستعين بها على أداء مهمته في الحياة . وليس له بعد ذلك غاية ولا ثم غرض آخر غير المساعدة على حفظ الذات . والقليل منه يكفى حتى إذا توفر الكثير ، وقد تتغلب عاطفة التعاون على التنازع . ولعل المشاركة في الطعام أشحذ أحيانًا للشهوة ، وأعون على اصابة القدر اللازم منه ، وفي هذا ما يغرى بها ، ويجعلها مرغوبة ومطلوبة ، فالأنس المستفاد من اجتماع الأوداء ، والغبطة التي يحدثها ذلك ، وتنبيه العدة وشحدها بهذه الطريقة ، من العوامل المعقولة في جعل المشاركة عبوبة أحيانًا ، ولكن الإنسان مع ذلك أخلص لطبعه من أن يرضى هذه الشاركة في كل حال . ولتفرض مثلاً أن الطعام قل أو حلث قحط لسبب من الأسباب وطغى الجوع بالناس . أتظن حينتذ أن المرء تطيب له هذه الشاركة ؟ ألا يخطف المرء ويستأثر بما تصل إليه يده ؟ ألا يقتل في سبيل اشباع بطنه ؟ نعم قد تكون النفوس أقوى من الجوع فيتغلب التعاطف على سورة السغب وجنونه ، ولكنا إنما تتكلم عن أوساط الناس لا القليل النادرين من الشواذ الذين تسمو بهم نفوسهم وتحلق فوق جماهير النخلق ثم لماذا نرى الجود مما يمدح به الناس بصفة خاصة ؟ قد لا يكون الجور مَا يدور عليه الثناء في العصور الحديثة . ولكن الأدب القديم حافل به فلماذا خطر لهؤلاء الناس أن يميزوا ممدوحهم بالجود إذا كان ذلك علما طبيعيًا ؟ لم كان حاتم الطائي مثلاً خالد الذكر لأنه كان ينحر نياقه أ حيله لضبوف ؟ ولسنا نعني حاتمًا على وجه التخصيص وإنما نتخذه رم لأمثاله وأنداده من أجواد العالم المذكورين . ليس الأصل في الإنسان الكر ولا الايثار ولا شيئًا مما يجرى هذا المجرى ، وإنما الأصل فيه أن يعمل وَفَقَ غَرِيزَتِهِ الكبريين : غريزة حفظ الذات وغريزة حفظ النوع . فإذا كَانَتُ المُشَارِكَةُ أَعُونَ عَلَى ذَلَكُ فَبِهَا وَإِلَّا فَلَا شَيْءً إِلَّا الْأَثْرَةَ وَالْأَنْائِيةَ فِ

وإذا كانت المشاركة في الطعام معقولة أحيانًا لما تعين عليه من شعز المعدة وتفيده من الأنس والغيطة فليس مما يتصوره العقل أن يكون من شأنها أن تعين على الغاية من الحب وهي حفظ النوع . ولا هي يمكن أن تفضي، فيما تفضى إليه ، إلى الايناس وشرح الصدر وغبطة القلب ، وحسن العاطفة في تبادلها وفيما يحسه المرء من صداها في غير صدره وتجاوب قلب آنر بها . والحب كم أسلفنا يثير شهوة الملك في نفسي المتحايين واستثنار كل منهما بالآخر ، هذه طبيعة العاطفة التي نحن بصددها ، وكذلك كانت مظاهرها قديمًا وكذلك هي الآن وغدًا وفي كل أوان . فماذًا يريد دوماس ا وأى شيء يبغى أن يقول في روايته ؟ أن لا ننقم من البغى شيئًا ؟ وأن نجلها وننزلها منزلة المصنات اللواتي يأبين أن يجعلن أنفسهن كالشمر لكل الناس ؟ إن الفضائل لم توجد في الدنيا عبثًا . وإذا كان الملل في

طبيعة النفس البشرية ، وطلب التحول والتنقل كالنحلة بين زهرات الحياة معقولاً فإن ذلك لا يسوّغ البغاء ولا ينفى ضرورة العفة .

أم نفعل ذلك رحمة منا بالضعيفات اللواتي يهوين إلى هذا الدرك ٧ يستطعن أن يقاومن المغريات أو يجتنبن حبائل الرجال ؟ حسن أن نكون رحماء وأن نغتفر الزلات ولكن لمن ؟ لمن يستحق ذلك ، لا لمن تريد أن تعيش عيالاً على المجتمع وحميلة على الخلق وأن تجرر أذيال الغني وتقضى أيامها في ظل البذخ والترف بغير حق وعلى حساب الشريفات المحصنات - وإذا كان هؤلاء لا يطقن أن يغالبن المؤثرات وأن يفزن على المغريات فهن ضعيفات قد يدرك الفرد العطف عليهن ولكن الحياة لا ترحم ولا ترثى لأحد وليس في الطبيعة محل للضعيف .

وقد يكون هوى أرمان في هذه الرواية مما يعجب الشبان ويروق ضعاف النفوس والاغرار ، ولكنه ليس فيه شيء مما يعجب الرجولة ويقع من قلب الفحل ذي القوة – هذا لا يفهم كيف يذيب الحبُّ النفسُ ويحيلها كالقميص البالي الذي لا يصلح لشيء أو الورقة المبلولة ، ويقعدها عن أداء مهمتها في الحياة والنهوض بفرائضها ، ولا يترك لها من عمل سوى البكاء والعويل أى الثخنث المرذول .

هذه كلمة لم نر بدًا من قولها عن رواية دوماس التي شقت له طريق الشهرة . فلسنا ممن يوافقونه على فكرته التي بثها فيها ، وأنشأها لأجلها ، ولا ممن يحمدون هذا النوع من الحب الذي يذوى النفس ، ويعصف بالرجولة ، وينسى المرء فرائض الحياة . وقد كان تمثيلها بديعًا وأداء الذين قاموا بأدوارها جيدًا . وجاء حسن التمثيل مسعدًا لموضوع الرواية حتى اغرورقت مأق كثيرة !! والسيدة روزا اليوسف حقيقة بأعطر الثناء على جودة تمثيلها على الرغم من أن دورها فادح طويل مرهق ، ولقد بلغت فى الفصل الثالث الغاية التى ليس وراءها مطمح وذلك حين يتوسل إليها والد أرمان أن تضحى بنفسها وتبذل حبها فداء لابنته ، وهى جالسة سابئة فى عباب طاغ من العواطف الجائشة المتعارضة ، وبين يديها زهرة الكاميليا نشر غلائلها ولا تعى ما تفعل ، ولم نر أعظم ولا أبهر من قدرتها فى هذا الفصل عينه حين يعود حبيبها وتغالب دمعها المترقرق وتعالج أن تبسم ونضحك وفى صدرها الفائر جحيم من الألم تصارعه ، ولو أنها أضافت شيئا من السعال فى الفصل الأخير إلى تمثيلها الذى لا يبارى وقطعت كلامها لما وجدنا مأخذًا ما .

وأجاد يوسف وهبى أداء دوره وعرف كيف يجعل حركاته طبيعية ملائمة لمواقفه ، وأعجبنا منه على وجه الخصوص اقتداره على تمثيل الزراية والاحتفار وجعل نظرته وهيئة جسمه فى وقفته أصدق ناطق بذلك ، وحبكه دور الحائر الذى لا يفطن إلى ما انتوت حبيبته من مهاجرته .

والآنسة فاطمة رشدى ماذا نقول عنها ؟ كيف تمثل غرارة الصى وسذاجة النفس واطمئنان القلب إلى حب الحبيب وفرحه بقربه إلا كما فعلت ؟ إن هذه الفتاة آية ولا يخالجنا شك في أن مستقبلها ميكون أبهر وأروع . ذلك أن لها ، كالسيدة روزا ، قدرة عظيمة على تقمص الدور وتشرب روحه بحيث تصدر عنها كل كلمة أو حركة وكأن الأمر واقع والمسأل حقيقة . ومن مزاياها الواضحة التي تدل على استعدادها للتمثيل أنها تنسى الجمهور كأنه غير موجود ، وهذا هو الواجب ، فإن على الممثل أن يتفرع الدوره وأن لا يفرض أن هناك أحدًا ينظر إليه ، على عكس الخطيب الذي لا يسعه إلا أن يعنى بجمهور السامعية وإلا أن بلاحظ التيار بينهم ليتمكن من توجيهه وجهته التي يريدها هو .

ونحب أن نتبه الأستاذ عزيز عيد إلى وجوب التمكن من استظهار دوره ، فإن عدم الحفظ يضطر الممثل إلى جعل باله إلى الملقن ، فيصرفه ذلك عن تجويد دوره ، ويحمله على ملء الفترات بين الجمل أو أبعاضها ، يحركات قد لا يكون لها محل ، أو تكون كثرتها وتواليها بلا مبرر سوى يبان الكلام ، من بواعث الضعف في التمثيل ، ولم نكن لننبه إلى ذلك يجابنا بقدرته ، واعترافنا بمواهبه ، ورغبتنا في تنزيهها عن هذا العيب الصغير الذي لا تستعصى مداواته .

وقد أطلنا فليقنع الباقون من زملائهم بالشكر منا لهم على ما أجادوا وأحسنوا .

### الأدب والفنون الآثار في مصر

الحجر لا يحس الحجر ، هذا - فيما نظن ! - لا نزاع فيه ، ولقد غير بنا زمنُ انحطاط كانت فيه آثار الفراعنة والعرب وغيرهم ممن حفظت مصرُ ذكرهم ، حجارةً وكان الناسُ شبهها لا يتنزلون إلى نظرة يلقونها عليها ، وإذا أخطرها شيءٌ ببالهم عجبوا للقدماء وما تجشموه من جهد ، وأضاعوه من وفت ومال في نقل هذه الحجارة ورصفها وتوطيدها وتلوينها . وكان أهل الغرب يفدون إلى هذه الحجارة ويوسعونها نظرًا وتدبرًا وإعجابًا ، ويوسعهم أهلُ مصر عجبًا وتهكمًا واستسخافًا! ويهزون رؤوسهم وهم يتولون - وعلى شفاههم ابتسامة الفطنة الساخرة ! - « رزق العبطاء على يتولون - وعلى شفاههم ابتسامة الفطنة الساخرة ! - « رزق العبطاء على

فالآن تغير كل شيء . حلنا نحن وحالت الحجارة . نطقت لنا ووعينا منطقها ، وارتسمت على ألواح صوانها معان ندركها ونتحرك لها وتجسدت العيوننا وقلوبنا وعقولنا صور مجد قديم وعز باذخ تالد نتعشقها ونكبرها ونحن إلى مثل الحياة التي أنتجنها . وإذا جاءت وفود الغرب إليها ألفونا أشد منهم « جنونا » بها ووجدوا من بيننا من لهم في أصل المصريين أشد منهم بالعرب الأقدمين نظرية لا يبعد أن يحققها ما يقال إنه ظهر في سأ من الآثار الشبيهة بآثار الفراعنة الأولين . ومن من المصريين لم يحرك سأ من الآثار الشبيهة بآثار الفراعنة الأولين . ومن من المصريين لم يحرك أغوار نفسه وأعمق أعماق قلبه ما معهم من العثور على جثث محتطة على الطريقة المصرية في أمريكا ؟ ؟ من ذا الذي لم يشعر أن قامته اعتدلت الطريقة المصرية في أمريكا ؟ ؟ من ذا الذي لم يشعر أن قامته اعتدلت

لما صافح أذنه هذا النبأ ؟ ؟ أى حجر ذاك الذى لم تشع فى جوانب نفسه الخيلاءُ وزهو الفخر ولم يحس أن أمته أخت الدهر ؟

ومن شاء فليفرض أن هذا الخبر طير إلى مصر منذ مائة عام أكان في ظنك أحدٌ يعبأ به ؟ ؟ وإذا عباً أكان يعرب إلا عن إعجابه بهمة رجال « الغرب » وصبرهم على التنقيب ؟ ؟

ألا لقد حلنا حقاً! وهذا هو الذي يطمئننا على حركتنا القومية ويذبع في نفوسنا الإيمان بها واليقين فيها والثقة بحسن مصيرها – لا شيء سواه وما كان مح الأصوات بالهتاف بالاستقلال ، ولا اللجاجة في المطالبة بد وما يبدو من التصميم على نيله كاملاً غير منقوص – ما كان لهذا وحده أن بقنعنا بأن هبتنا صادقة وحركتنا صميمة عميقة . فما رأيتا في تاريخ لد ما ، نهصه قومية لم يكن يريدها نهضة فنية . ولعمر الحق هل يعقل أن يحس بفسه أن بحس المرء بحقوقه وواجباته ووظيفته في الحياة قبل أن يحس بنفسه وبما حوله وقبل أن يحس بنفسه وبما الاحساس والذكر في نفسه الآمال ؟ ؟

#### (۱) في معرض الفنون

الفنون على نقيض السياسة لا تثير ضجة ، ولا تحدث ضوضاء ، ولا تخلق اللغط إلا في الأوساط التي تُعنى بها وتفهمها وتقدرها ، وإلا بين من يعرفون لها قيمتها وفعلها ويفطنون إلى دلالتها ، وهؤلاء في كل أبة فليلون ، وليس ذلك لأن لها أصولاً يجهلها من لم يدرسها إذ لو كان الأم كذلك لما اكترث لبراعات التصوير والحفر وما إليهما إلا العارفون بهما أي رجالهما وحدهم . وهو ما يخالفه الواقع وينقضه : وشبيه بهذا الخطأ

ن يقول قائل إنه لا يقدر الشعر ولا يفهمه إلا العارف ببحوره وأصول الصناعة فيه ، ولا يطرب للموسيقي إلا واضعوها والواقفون على ضروبها ، وهو كلام يرفضه العقل وتنكره الغريزة والبديهة وإنما يقل من يفهمونها فهمها لاتصالحا بفلسفة الحياة العالية وبأسرار الجمال العويصة .

ونضرب لذلك مثلاً بسيطاً قريب التناول لا يُحفى قلمنا ولا يكد ذمن القارئ - صورة « الأمل » . لجورج فردريك واطس وهي عبارة عن فتاة على كرة ، وعيناها معصوبتان ورأسها ماثل إلى قيثارة في يسراها لم ين بها إلا وتر واحد تعالجه بأصابع يمناها ، والجو جهم والسماء علولكة . ماذا تفيدك قواعد الفن في فهمها ؟ ؟ إن هذه القواعد ليست في الواقع إلا كالنحو في اللغة ، وكما أن النحو وظيفته أن يعصم الكاتب من الخطأ في تعليق الكلام بعضه يبعض ، ويردك عن رفع المنصوب وجر المرفوع وعن جعل المبتدأ خبراً والحرف فعلاً ، كذلك قواعد الفن لا عمل الم أن يجور الشعر لا تخلق الشاعر إذا أعوزته روحه ، كذلك قواعد النصوب وكم النصوب وكم أن بحور الشعر لا تخلق الشاعر إذا أعوزته روحه ، كذلك قواعد النصوب وكم النصوب وكم أن بحور الشعر لا تجعل من المرء مصوراً أو مشالاً ولو كان فيها النصوب والحفر وحدها لا تجعل من المرء مصوراً أو مشالاً ولو كان فيها النصوب والحفر وحدها لا تجعل من المرء مصوراً أو مشالاً ولو كان فيها النصوب في العروض ,

وأرفع هذه الصورة لعيون الناس تجدهم لا يسعهم إلا أن يدمنوا النظر البها والتحديق فيها واطالة الفكرة في معانيها حتى ولو لم يعدها أكثرهم صورة صادقة « للأمل » . وما قيمة هذا الاسم ؟ إنه رمز لرمز فاحذفه إن شت ا وحسبك الصورة ففيها الكفاية للعبارة عن ذلك الشيء الغامض الذي لا يزابل النفس مدى الحياة حتى في أعصب الساعات المزلزلة للإيمال والأمل وإرادة الحياة . ولا ريب أن هذا تصوير رمزى ، ولعله من أشق ما يعالج الفنى وأدناه دائمًا من الاخفاق . ولم ينشأ بعد هذا الضرب من

النصوير في مصر، ولكنا سقنا المثل منه لنطمئن القارئ غير الفني ولنقوى قلبه وننفخ فيه من روح الثقة بنفسه والاعتداد بدوقه إلى الحد المعقول وإذا كان لا يستطيع أن يعرف وجه الاجادة والاتقان من ناحية الصناف وأصولها فإنه يستطيع دائمًا أن يلتذ جمالها ويستمتع بمعانيها وبحسن التأليز فيها وبالبراعة في أداء فكرتها وإبراز الغرض منها .

وأمامه الآن فرصة سانحة لا تتاح له إلا مرة في كل عام . فقد افتح أس معرض القاهرة للفنون المصرية « بدار الفنون والصنائع المصرية » وفيه أعمال ثمانية عشر مصرياً وثلاثة عشر أجنبياً .

في المعرض أكثر من ماثتي قطعة كثيرٌ منها صور الأشخاص وليس بالفنيل بينها ما هو رسم للمناظر الطبيعية . ولكنها كلها على العموم نقل عن الطبيعة . ولم نز إلا قطعتين اثنتين أراد بهما صاحبهما شيئًا غير مجرد النقل ، ونعني بذلك أنه جعلهما ه درسًا » كما يسمون ذلك . والصورتان للأستاذ أحمد أفندي صبرى وإحداهما لغلام متشرد والثانية لخفير ولا نتصدى للحكم عليهما من وجهة الأصول الفنية فالله ورجال النواعلم بذلك وأدرى . ولكن الذي ندريه أن صورة الخفير ناطقة بفراغ أعلم بذلك وأدرى . ولكن الذي ندريه أو خيالاً ، وبامتلاء نفسه بالرضي رأسه وخلوه من كل ما يسمى عقلاً أو خيالاً ، وبامتلاء نفسه بالرضي باله ، والتجرد من كل ما يسمى عقلاً أو خيالاً ، وبامتلاء نفسه بالرضي أل وأنا أثامله أبي لو نقرت بأصبعي على دماغه هذا لتجاوبت فيه أصداء النفرة ! وهو ما أظن مصورنا قصد إليه من رسمه .

والأولى رأس غلام في نحو العاشرة من عمره الضائع سدى ، وهر وسيم الوجه ، تقول لك عينه إنه وطآن نفسه على هذه الحياة الضالة إد كان لا عهد له بغيرها ولا حيلة له في تغييرها ، ويقول لك محياه ، الذي

يواجهك بخد ويثنى عنك حدًّا ، وشفتاه المضمومتان ، إن تحت هذه الأطمار نفساً فيها خير كثير واستعداد قوى ، ولو أن يدًا مدت إليها وساعفتها لكان لها شأن آخر . ويا له من جمال مخبوء في أوحال ، ونفس مستعدة مطوية في أسمال ! ومن ذا الذي يرى انفراج ثوبه عن نحره وصدره ولا تتمثل لعينه صورة الصراع الهائل الذي يدور بين هذه النفس الغضة وبين عواصف الحياة ، ومرارة هذا العراك وفظاعته ، بين قوى شاكية مستعدة وروح عارية عزلاء مزجوج بها في أحر أتون وليس لها مفزع ولا نصير لا من العلم ولا من التجربة ولا من العطف !

ونما راقنا كذلك صور هزلية بالمكعبات ( كيوبزم) رسمها الأستاذ محمد أمين عالى بك العمري ، وهي عبارة عن مستقيمات وأقواس لا غير ، وقد صور على هذه الطريقة أشخاصًا عديدين نخص بالذكر منهم سعد باشا ورشدى باشا وحافظ بك إبراهيم الشاعر ولويد جورج . وهو أسلوب في التصوير يحتاج إلى درس طويل للوجه ، وكد شديد للذهن لمعرفة هندسته وتركيبه . وصاحبها حقيق بكل حمد وثناء . ولم تعجبنا صور الأستاذ محمود بك سعيد في هذا العام . وقد كنا ، ونحن في طريقنا إلى العرض ، لا نفكر في غيره ، وكان الذي تتوقعه أن تشهد في أعماله آية التقدم ، وأن نلمح فيها ما يدل على اطراد التحسن . ولقد أفردنا له وحده في العام المنصرم مقالاً يرمته ويسوءنا أننا مضطرون أن ننقده هذه المرة . والنقد يصلح المستعد ، ولو كان لا أمل لنا فيه لما عبأتا به . نعم إنه من ، الهواة » ولكن له ميزةً محرومًا منها رجال الفن المصريون ، فإن هؤلاء لم يروا براعات الغربيين وليس أمامهم منها إلا صورٌ منقولة عنها لا تغنى غناء الأصل. وهو يراها بمتاحف أوربا العديدة كلما ذهب إليها. ونحب أن نقول له إنه لا فائدة من التصوير إذا كان عبارة عن فوتوغرافية بالألوان ،

وإن مزية التصوير أنه يجمع بين الطبيعة - إذا كان نقلاً - وبين جمال الفن ، وإن الوجه ، ما لم يبرز المصور فيه معنى ، ليس له مزية على الفوتوغرافية ، وقد رأينا له صورة سيدة انجليزية باسمة خيل إلينا أن فيها معانى قصر المصور في إبرازها ، وإن المرء لو غرز أصبعه في جانب خدها لما صادف عظاماً تقاومه ، وهذا خطأ في التخييل بلا ريب ، فإن البحم عظام ولحم ، ومهما بلغ من امتلاء الخدين على جانبى الفيم فإن من الغلط أن يصورا بحيث تتنفى فكرةً وجود عظام الشدقين مستورة تحت اللحم وليس حول السيدة جو ما ولا هواء فكأنها ملصقة بستار ، أو كأن ظهرها ورقة على ورقة . ويجب أن يشعر الناظر أن حول السيدة هواء كا يشعر ورقة على ورقة . ويجب أن يشعر الناظر أن حول السيدة هواء كا يشعر إذ ينظر إلى صورة الغلام المتشرد ، وهي مقارنة يجب على المتفرجين أن يقوموا بها ليدركوا الفرق . هذا فضلاً عن الدرس الذي في الألوان في صورة الغلام والمقابلة بين الوردي الباهت فيها وبين البنفسجي هي مقابلة نظر العين وتروق النظر .

#### (۲) صورة الوجوه

قضيت في هذا المعرض ساعات رجحت عندى بقفر العام الذي صارت تاجه وختامه . وليس ما يُلزم المرء أن يقسم مراحل حياته على دورة الفلك ، وأن يقيسها أبدًا بمسطرة جريجوار فلا تسبق واحدة منها يناير ولا تتلكأ بها الخطا وراء ديسمبر . وما أجمل أن يصادف المرء في فيافي العمر ، من حين إلى حين ، واحة جمال يستروح في ظلها ويتريث عندها ، ويعتدها مغنمًا تنسيه حلاوة الظفر به مرارة السعى إليه ووحشة الجدب دونه ا ساعات رخية من أمنع ما يمر بالنفس وأنداه وأحلاه ، وجدت فيها أسعات رخية من أمنع ما يمر بالنفس وأنداه وأحلاه ، وجدت فيها

من السرور باستيعاب المحاسن أضعاف أضعاف ما أنا واجد من الاهتداء الى المعايب . نعم إن استقراء المآخذ واجتلاء العيوب يرضيان غرور المرء من ناحية اظهار ذكائه وفطنته ، ولكن للتفطن إلى الحسنات لذة لا تعادلها لذة ومتعة أنعم بها من متعة . ألست ترى أننا لو كنا لا تغيب عنا محاسن الحياة ، ولا تتخطاها عيوننا وهي تبحث عنها وتبغيها في كل ناحية ، وتنشلها من وراء كل سعى وأمل وفكر - نقول لو أنا استطعنا أن نلتذ دائمًا محاسن الحياة لخفت وطأتها وارتفع ثقلها ، ولوجد المرء في الاعجاب دائمًا محاسن الحياة لخفت وطأتها وعزاءً عن شرورها وملهاة عما ينعاه منها وينبره عليها ويرمض نفسه إذ يتلبرها .

وفى المعرض وجوه ومناظر . وإذ كنت لا أستطيع أن أجمع فى آن بين الخواطر المختلفة التى تحركها صورة الوجه وصورة المنظر فقد جعلت وكدى فى الساعات التى أتيح لى أن أقضيها هناك أن أخص كلا بحصة كاملة من وقتى ، وسيكون كلامنا هنا على الوجوه دون المناظر .

لذيذٌ جدًا أن يحس المرء أن مصورًا رأى فيه معنى يبعث عاطفته الفنية ويغريه بإبرازها ، وأن يشعر أن نفسه ليست صفحة بيضاء خالية مما يستحق أن يُقرأ بل كتابًا حقيقًا بأن تعبره العينُ وتنقب فيه ، وتختزل ما حواه يين دفتيه في تقويسة هنا ، أو ضغطة هناك ، أو لمعة يشيعها المصور في العينين . وأن يعلم أن هذا المعنى الذي لحمه المصورُ سيخلد على الأيام فلا يلحقه تغيير ولا تغدو عليه الصروف - لا كالمرآة تريك حاضر أمرك وما يتفق لك ساعة النظر إليها من فتور أو تشاط ومن توقد أو خمود - نعم لذيذ هذا لأنه راجع في أصل الاحساس به إلى طلب النفس الإنسانية نعم لذيذ هذا لأنه راجع في أصل الاحساس به إلى طلب النفس الإنسانية المنطد ومتصل في مرد أمره بغريزة حفظ النوع التي تدفع المرء إلى التماس النفس والخلود في اللرية .

ولكنَّ لهذا جانبًا آخر حالكنًا . فإن كل نفس صندوقُ أسرار ، وقد لا يحب الإنسان أن يكشف عنه ويفتحه لعيون النظارة . والمصور ذا نظ فاحص منقب يفتش السريرة لينتزع منها سرها ويلقى ظله على الوجد وما أحرى المرء أن يحس ، وهو جالس إلى المصور ، كأنه متهم في حضرة محقق بحاوره ويداوره ويقلب معه البحث على كل وجه – ولكن بالعين في الأكثر - ليهتدي إلى سر الجريمة أو براءة الضمير .

وفي هذا الشعور – إذا نشأ – ما يغرى المرء بكتمان نفسه . وقد يعبير الحالس إلى الصور عن جلاء شخصيته في وجهه وعن حصر خصائصه في معارف طلعته ، فتخرج الصورة ، برغم المصور ، فاترة ليس فيها إلا معالم وجه مغلقٍ لا ينطق بشيء . ولا يكون هذا راجعًا إلى ضعف المصور بل إلى عجز الجالس .

دارت في نفسي هذه الخواطر وأنا أتأمل صورة ... عليها أثر التعب الذي عاناه المصور والجهد الذي بذله لانطلاق الوجه حتى عاد ظاهر نعمه فيها من عيوبها الملحوظة . وماذا يصنع المصور إذا كان صاحب الوجه أحرص على ستر نفسه من أن يدع عين أجنبي تنفذ إلى صميمها ؟ ؟ ما حيلته إذا كان الجالس لا يريد أن يُطلعنا على رأيه في نفسه ؟ ؟ لا حيلة البنة ! وهذا عيب الصورة فإن عليها ستارًا غير مرسوم ! وليس أعجب ممن يؤاتيه النوم وهو جالس إلى المصور ! هذا ، ولا ريب ، رجل ناضب النفس جافُّ معين الشخصية ليس نيه قطرة من الحياة المشبوبة ، وإلا لما وسعةُ أنْ يطبق حفوته وأمامه رجل يشرحهُ ويدرسه كأنما الأمر لا يعنيه ؟ ومن هذا القبيل صورة رجل ساذج ... تراه في الصورة فتشفق لتدلي رأسه - على صدره - أن ينكسر عنقه وتسأل نفسك : أليس لهذه العين جفنان يتفتحان ؟ أليس في رقاءة الأبد الطويلة ما يزهدنا في الرقاد في

أحفل الساعات بحركات النفس وأشدها اكتظاظًا بالعواطف المتنوعة ؟ ؟ ساعة يدرسك المصور ويحتثثك على درس نفسك والتفتيش فيها مثله باحثا عن المعنى الذى وجده بلا عناء ، ويبعث فيك كامن الغرور ويخلق بينك وبينه في لحظةٍ تعاطفًا متولدًا من اشتراككما في موضوع ليس أهم منه ني نظريكما فكأنكما زوجان حبيبان بينهما غلامهما ؟

ويقرب من هذا ويتصل به من الطرف الآخر الأطفالُ . وهوُّلاء كا لا يخفى ، كل ما لهم من حيوية في أعضائهم لا في رؤوسهم ، أما عواطفهم فساذجة لم تصقلها الحياة ولم يعقدها النضوج . فإذا ألزمتهم السكون - ولايد منه في التصوير - كادت تقف دماؤهم في عروقهم وتركد الحيوية التي كانت منذ برهة واحدة شائعةً في أعضائهم متدفقة كالسيل ، ولعل من أصعب الأمور على المصور أن يرسمهم ، وكأني به يحتاج أن يداعبهم إذ كان كل حديث جدى أو هزلي معقول لا محل له

ويقول بيرك في كتاب « الجليل والجميل » أن أجمل ما في الطبيعة جيد الحسناء البريئة - أو ما هو في معنى ذلك - فإذا كان هذا هكذا -· وأحسبه على الأقل فتنة العين – فإن المصور معدور إذا اقتصر على جانب، فننة دون جانب ، فليس أخط من رسم الوحوة وادمان النظر إليها وإثارة حيائها بطول التحديق والفحص وتعليق العين بالعين ، ولا ينقذ الفريقين من حرج الموقف إلا أن المصور يستغرقه الفن ، وهو أبدًا ينتقل بينه ويبن الطبيعة ، وبين حياة المادة وجمود الظل . فيحول الأصل الجالس صورةً تدرس ويتحول الاحساس بالمعاني إلى احساس لذيذ بالواجب. وفي صعوب الأداء ومشقة التعبير ما يكفى لانصراف الذهن إلى العمل. ولولا ذلك لما أمكن لمصور مثل الأستاذ الفريد كمبيولة أن يرسم « الهاتم » - أعنى

أن يتمها - وهي صورة سيدة أفرنجية في ملاءة مصرية ، وعلى وجهها النقاب ، وثوبها الأحمر القاني تحت الملاءة يزلّ عن كتفها . والصورة من أحسن ما رأيناه للفنيين الأجانب في هذا العام وإن كان عليها بعض التصنع في كتفها الأيسر وهي في جملتها وتفصيلها صورة امرأة بالمعنى الجنسي اوقد كان كبار الفنيين الغربيين مثل تيتيان ورفائيل يتحسرون على عجزهم عن محاكاة جمال الجسم العارى ويذهبون إلى أنه لا سبيل إلى نقل جماله إلى اللوح . وأراهم على حق لأن الجسم العارى مجمع كل المعاني والعواطف والاحساسات الإنسانية ، دقيقها وجليلها ، وساذجها ومهذبها ، وعنيفها ولينها ، وعميقها وخفيفها ، وقد حاولت السيدة أرمه باتجيه الفرنسية تصوير أخرى نصف عارية فلم تأت بشيء . جسم كل شيء فيه اسطواني ، ولونه على رغم احمراره كلون البرنز وكأنما نزعت كل العظام قبل الرسم . وتركيب العينين والأنف غير طبيعي فلعلها تعني بدرس تركيب الجسم الإنساني فلابد منه لكل مصور .

#### (۳) الحدود الطبيعية

زارنی ذات یوم شاب أزهری النشأة لا تنسجم البذلة الافرنجیة علی جسمه ، ولا یعندل الطربوش علی رأسه ، و كان یحمل تحت « إبطه » كراسة ثما یستعمل التلامید فی المدارس محشوة بكلام كثیر فی الشعر عامة والشعر الوصفی خاصة . وما هو إلا أن جلس حتی استأذن فی قراءة ما كتب فی كراسته ، ولم یكد یفعل حتی قلت لنفسی إنه لم یغیر شیئا حبن غیر ثبابه ۱ ولم یزد علی أن ردد بعبارة تعتورها الركاكة ، ما كتبه این رشیق واضرابه بلغة جزلة ، ولست أدری لماذا عنبت بأن أین له أن

ما سمعت من كلامه لا يؤدى إلى شيء تطمئن إليه النفس ويسكن إليه
العقل ، ولكنّ الذي أدريه أن ظنه أن الأدب شيء يستطيع المرء أن يخبط
نيه خبط العشواء فإذا وفق كان التوفيق عفوًا ، وأنه ليس هناك مقايس
عامة ولا محك مضبوط - أقول إن هذا الظن صدمني فأنشأت أشر له
خطأه وأريه أن هناك على الأقل جدًا ، مقياساً عاماً وميزاناً لا يكاد يغل
شعيرة ، وأن ثم شيئاً اسمه الحدود الطبيعية ، في دائرتها يقع الامكانُ
وتكون الاستطاعة . وأعيد هنا الآن مع الايجاز ما ضربته له من الأمثلة

لتفرض أن مصورًا أراد أن يرسم الفجر ، فماذا يسعه ؟ إذا كان المنظر الطبيعي هو المقصود بالذات فليس يدخل في مقدوره سوى أن يجمع لك في رقعة اللوح الصغيرة ما تأخذه عينه من مميزات هذا المشهد الرائع الجميل . وأن يضيف إليه ويزيد عليه ، جمالَ الفن نفسه وهو جمال تجتليه في اختيار وجهة النظر ، وفي الألوان وتنسيقها والمزاوجة بينها ، وفي القطعة المنتقاة من المشهد الطبيعي ، وفي الروح التي يصور بها هذا النظر . ولكنه لا يخفى أن في وسع القنان أن يمثل لك معنى « الفجر » بأسلوب آخر وعلى نحو مختلف جدًا . فلا يعمد إلى منظر الطبيعة كما هو في الواقع ، لأن غايته قد لا تكون نقلَ الواقع المعجب ، بل يستعين الخيال ويستوحى الوجدان والمشاعر ويضع لك على اللوح ، لا منظرًا ، بل رمزًا يشير به كما أسلفنا إلى ما يفهمه من القجر : أي إلى الاحساس الذي يحرك والخالجة أو الخوالج التي يولدها - إلى فجر الحياة ، لا فجر الأرض والسماء ، وإلى وهج الشعور الأول الساذج بالدهش والعجب ، وإلى النور الذي لم يغمر قط لا برًا ولا بحرًا والذي لا ينفك مع ذلك مراقاً على كل شيء لا مضيئًا من خلاله - النور الذي يُليح لك بالدنيا ويثير في نفسك

الاعجاب بها وإكبارها والتيقظ لها - وبعبارة أخرى مختزلة - يرفع لعينيان صورة رمزية ليس فيها نقل عن مشاهد الطبيعة بل عن الحقائق الروحية المركزية الخالدة التي يجوم ويلوب حولها الأدب والفلسفة أيضًا ولكن من ناحية أخرى وبأسلوب آخر ، أى تصوير الفكرة كما فعل فريدريك جيمس واطس حين رسم شيئًا كالرباوة المعشوشية وقفت عليها امرأة يؤل ثوبها عن ظهرها إلى فخذها ، وقد أمسكته بشمالها إلى جنبها ، وبيمينها على يافوخها ، وشعرها متهدل مرسل يعبث به النسيم الندى ، وهي كالذي يتمطنى من سبات ، وقد منحتك ظهرها البادى إلى الردفين وانصرفت بدحهها وصدرها إلى الحياة التي يتنفس فجرها ولا تزال نجومها طالعة ، وعدها وعد قدميها طائر ناشر جناحيه ينفض عنه الطل ويوقظ روحه ويعدها

قد تنظر إلى هذه الصورة فلا تدرك الغرض منها والمقصود بها لأول وهلة ، ثم تقرأ كلمة الفجر تحنها فيخطر لك أن هذا الاسم كتب خطأ ، وقد يجرى ببالك بعد ذلك أن المصور مجنون ! ولكنك لا تلبث أن تنيم هذه الخواطر الجامحة التي تفجأك في أول الأمر ثم تُدمن النظر إلى الصورة الملفوفة في مثل الضباب الرقيق الشفاف فيدب في نواحي نفسك معنى غامض قوى ، وتحس أن هذه الصورة تمثل شيئا يعجز عنه التعبير لأنه أعمن وأوسع من أن تأخذه العين جملة ، وأخفى وأغرب من أن يكشف لك عنه كلام ، وتدرك أنك واقف ترنو إلى حقيقة كبيرة تذكرك بها هذه السماء السوداء التي فتر فيها تواعض النجوم الباهنة ، وذلك الكوم من الرباوة والعشب ، وتلك المرأة المتحردة إلى نصفها فكأنك أمام القوى والعناصر الأولى قبل أول يوم من أيام الخلق !

وعلى أنه لا شأن لنا بهذا التصوير الرمزى وإن كنا قد استطردنا إلى

يرى بطبيعة الحال . وكلامنا هو على التصوير من حيث قدرته على نقل الماهد الطبيعية . وليس من شك في أن المصور يستطيع أن ينقل لك انظ کا هو باد لعینیه ، وأن يُريك على اللوح وبالألوان ما رأى هو في الدافع ، وأن يضعك بذلك موضعه ، وأن يُعينك على أن تأخذ في لحظة الحدة وبنظرة واحدة جملةً ما اكتحلت به عينه هو وتفاصيله . وليست كُذلك قدرةُ الشاعر أو الكاتب ، فما يستطيع مهما بلغ من تمكنه من الصية اللغة وافتتانه وتصرفه وعلمه ودقته أن يرسم لك منظرًا كما هو أو أن منك بما يصف على تأليف المنظر وتخيله من أشتات العناصر والنعوت التي يقدمها إليك ويعرضها عليك . فالفرق من هذه الوجهة بين التصوير الشعر هو أن للتصوير لحظةً في الفضاء وللشعر لحظات في الزمن ، أي أن المصور في مقدوره أن ينقل لك المنظر الذي رآه وراقه كما هو كائنٌ في الطبيعة ولكن الشعر لا قبل له بذلك ولا طاقة له عليه وإنما يسع الشاعر أن يُفضى إليك « بوقع » هذا المنظر وبما يثيره في النفس من الاحساسات العاني والذكر والآمال والآلام والمخاوف والخوالج على العموم بأوسع معانى هذا اللفظ . وعلى العكس من ذلك يسع الشاعر أن يصف لك الحركات المتعاقبة في الزمن وأن يُحضرها إلى ذهنك ويمثلها لخاطرك وذلك ما لا سبيل إليه في التصوير .

وليس من همنا أن نستقصى حدود الفنون ، وأن نقيم ما بينها من النواصل العديدة والفروق الكثيرة وأن نبين ما يدخل في دائرة كل منها ، ولكن الذي نقصد إليه هو أن نقول إن الحدود التي تقيمها طبائع الأشياء مقباس أولى يكفى المبتدئ ليستطيع أن يقول هل من الميسور أن ينجع هذا الشاعر أو المصور فيما يعالج ؟ وماذا عسى أن يبلغ من تجاحه فيما يزاول ؟ الله أي درجة من الاجادة يسعه أن يُوفق ؟ فإذا رأى شاعرًا يحاول أن

يتخذ من قلمه ريشة مصور أو فوتوغرافية كان له أن يُوقن أنه منفقُ لا محالة ، وإذا رأى مصورًا معنيًا بأن يرسم لك على اللوح حركات متنابعة في الزمن أو وقع المشاهد في النفس فإن من حقه أن يجزم بأن الفشل نصيه .

وإلى هنا يتبين أن للمصور نقل المنظور وأن للشاعر وصف الوق والحركات المتتابعة لا تصوير المنظر ، فأين يكون مجال الموسيقي مثلاً بين هذين ؟ ونحسب أن ليست بنا حاجة إلى التنبيه إلى أننا إذ نذكر الموسيقي لا نعنى الشرقية منها أو المصرية إذ كانتٍ هذه لا تزال في الواقع شعبةُ من الشعر أو الرقص لا فناً ناضجًا مستقلاً كما صارتٍ عند الغرب ، ومعلومٌ أن الموسيقي ضرب من التعبير الصوتي ، وأن الأصوات أسبق في تاريخ النشوء الإنساني من اللغات ، وأنها هي الأداة الرئيسية التي تتوسل بها الحيواناتُ الراقية أو أكثرها إلى العبارة عن احساساتها وإثارة مثلها في غيرها . كذلك كانت الألوان في عالمي الحيوان والنبات أسبق من النصوي وأُقدَم . وليس يخفي ما لصيحات التحذير أو التوعد من الأهمية في تاريخ غريرة حفظ الذات ، وهي أصوات تخرجها الغريزة حين تتنبه ، عفوًا وبغير تفكير أو تلكؤ ، كما ترى الواحد منا يئب ويقفز فجأة إذا باغت الشعور بجدار ينقض أو نحو ذلك مما هو مظنة التهديد للحياة وهذه الحقالق وأمثالها ، مما جُعل التعبير الموسيقي ظاهرة قديمة في تاريخ الحياة ، هي ، فيما نرى ، التي اكسبت هذا الضرب القديم من التعبير قوته السحرية وتأثيره البالغ في نفسي السامع والموسيقي جميعًا ، لأنه يوقظ غرائز أقوى -إذ كانت أقدم وألزم - من كل ما عسى أن تحركه بضعةُ خطوط برسمها المرء بعد التفكير على سطح مستو ويذكر العين بواسطتها بمنظر المرليات في الفضاء . وما يعجيب بعد ذلك أن تظل الموسيقي ، على الرغم من نقصها وسذاجتها على الأقل في الشرق ، هاثلة السلطان على النقوس . . وكل أداة للتعبير ناقصة ، ومن العسير أن يحاول امرؤ أن يعبر بالألفاظ

ار غير من الأصوات ، أو بهذه وتلك جميعًا ، عن كل ما في الأرض والسماء والجحيم من الحقائق ، وعما في النفس من الحركات ودرجانها وظلالها التي لا يأخذها حصر ، وعن أسرار الذاكرة وآلام الرغبة ، ولكن الموسيقي ، على كونها أداة للتعبير تُسمع ولا ترى ، على خلاف التصوير ، لا تصلح أن تكون وسيلة للتفاهم والتحادث ، فلا تستطيع أن تقول ببضعة المان متعاقبة كما تقول بالألفاظ ، قمت اليوم مبكرًا وأكلت رغيفًا وشربت ألمان متعاقبة كما تقول بالألفاظ ، قمت اليوم مبكرًا وأكلت رغيفًا وشربت شايًا بغير سكر ، وبعت وشريت وربحت كذا قروشًا » ومن هنا قالوا إن الوسيقي لغة الروح .

وهي بطبيعتها أقرب إلى الشعر وأمس به رحمًا لأن كليهما معوَّلُه على الأداة الصوتية وإن اختلفت اللغتان وتباينت حدود قدرتهما . وتعود الآن مد هذه الوطئة الوجيزة التي لا مندوحة عنها إلى المثل الذي ضربناه ، فنقول إن الموسيقي ، إذا خطر له أن يؤلف قطعة موسيقية عن الفجر ، لا يسعه – كما يسع الشاعرَ – أن يصف لك بطريقة مباشرة وقعَ هذا المنظر في النفس وما يثير من الإحساسات ويوقظ من الذكريات أو يُنشئ من الخواطر والآمال، ولا يدخل في طوقه أن يرسم المنظر على حقيقته كا يفعل الصور ، ولكنَّ له مع ذلك مضطربًا واسعًا يستطيع أن يصول فيه ويجول ، ,أن يكون له فيه عمل جليل ، وإذا كان يُعييه أن « يحدثك » عن الخوالج التنوعة التي يحركها منظرُ الفجر في النفس ويُجيشها في الصدر ، أو أن يرسم لك المنظر بطائفة من الخطوط والألوان تريكه كا خلقه الله وأبدعته فدرته ، فليس يعجزه مثلاً أن يُسمعك من الأصوات ما يذكرك به ويخطره بالك ويجريه في خيالك ، كأن يحكى لك خفيف النسيم الواني البليل إذ بهب مع الفجر ويوسوس في آذان النبات والشجر، وتغاريد العصافير التي نبه فيها ساعتهُ الغريزةُ المغردة ، وأغاني الرعاة الذين يستيقظون مع العصافير

ويستولى على نفوسهم مثلها جمالة وروعته فيحيونه ويناجونه بالغناء وبألمان المراسر – وبهذا وأشباه هذا ، يحضر إليك الموسيقى منظر الفجر بما ينقيه من الأصوات المألوفة في ساعته والتي من شأنها أن تذكرك به ، ويُعرب لك من ناحية أخرى عن الخوالج التي يبعثها ولكن بطريقة غير مباشرة يجمع فيها بين شيء من التصوير التخيلي وشيء من الشعر ، وذلك أنه لا يرسم لك المنظر ولكن يسمعك أصوات الحياة المميزة له في جميع مظاهرها الممكنة ، ولا يصف لك خوالجه هو بل يُطلق عليك من الأصوان ما يحرك هذه الخوالج ويُشعرك إياها بكل قوتها .

وهنا نمسك القلم إذ ليس من وكدنا أن نتقصى وإنما أردنا كما قلنا أن يبين للقارئ أن هناك حدودًا طبيعية لا سبيل إلى إغفالها ولا خير في تخطيها واهمالها . فليقس القارئ على هذا فقد دللناه على النهج ، وأحر به إذا سار على الدرب أن يصل .

فى معرض الفنون

(خواطر وملاحظات شتي)

فن التصوير والمشاهد الجليلة–الغايـة الاجتمـاعيـة–عنصر الجمـال

أكتب هذا الفصل وحولى صحراء ما لها في رأى العين انتهاء كأنها إني قال فيها ابن الرومي :

علاء قـــواء خيرُ مرعى مطية وموردها فيه النجاءُ الغشمشمُ بنوح به بـــوم وتعزف جيئةً فيعوى لها سيد ويضبع سمسم

وأذكر قول مسلم في فدفد مثل هذا

نهشى الرياحُ به حسرى مولهةً حيرى ، تلوذ بأكناف الجلاميد وأسأل نفسى ترى أللتصوير قبلٌ بهذا المنظر ؟ أيسع المصور أن ينقل الماعلى اللوح هذا الفضاء المترامى العازف بأنفاس الرياح الذى :

يقصر قاب العين في فلواته نواشر صفوان عليها وجلمد؟ السنطيع أن يحرُك في نفسك معانى الجلال التي يثيرها هذا المشهد في لطبعة ؟ وكالصحراء القصور السامقة والمهاوى العنيفة التي تورث الرعب وندير الرأس ، وقطع الجبال الناتئة المشرقة كأنها معلقة . إن الصورة ، بهما كبرت وذهبت طولاً وعرضاً ، محدودة السعة ضئيلة بالقياس إلى هذه المشاهد . وترامى الأبعاد ، لا تقاربها ، هو الذي يثير معانى الجلال في النفس وإن لم يكن وحده كل ما يتعثها . والمصور مضطر أن يصغر في النبيد حتى تضمه رقعة صغيرة ، ومن شأن هذا أن بحول دون الاحساس المناس

إلى إلى بعلاف الشعر، فإنه يستطيع أن يحركه في النفس إلى حد ي ع بري فيما أوردناه الت من أنيات ابن الرومي وفسلم وكما استطاع شك مي روايا و المالك ليم » حيث وضع على أسان إدجر – وهو يقود جنوسة الى حادة الصخرة المطلقة على المهواة + قوله :

و تعالى يا سيدي , هذا هو المكان ، قل ولا تتحرك ، ما أهول أو يرمني المرأد لحظة إلى هذا العمق وما أشد عصفه بالرأس أ إن الغربان الطاق الأنشاب النابنة على الصخور , ما أخوف ما يعالج ! إنه لا يبدو أكبر ر أنه ! والصادة الذين بعشون على سيف اليُّم أراهم كالجرذان ، وذلك الرورق الطويل الراسي قلم تقلص حتى لتكاد تخطئه العين . ولا يسم المرء من هذا العلم الشاهق صوت الماء المرغى على الحصبي الراقد الذي لا يعد . سأكف عن النظر إلخ .. إلخ .

فههنا ترى شكسبير قد صور لك علُّو الصخرة وبعدها عن مستوي الماء بأن صغر لك ، ما تأخذه العينُ من فوقها ، وبأن مثلٌ لك أنحيها هذه المرئبات بما تعرف ضآلته . فإذا استعنت تجربتك الشخصية استطعن أن تُحضر إلى ذهنك مقدارَ البعد أو العلو الذي تبدو منه الأشياء في منا هذه الضؤولة وينقطع عنده صوت الماء المنظور .

حاشيته السماوية وذلك حيث يقول :

النائرة والأواذي المصطخبة مثل الجبال تريد أن تناطح السماء وأن تمزج ي كر الأرض قطبها » .

فهذه هاوية أعمق وأهول من هاوية شكسبير بطبيعتها ، ولكنّ وصفّ ملتون لها لا يحدث التأثير الذي يحدثه وصف شكسبير ولا يعينك على تمثل مذا القرار السحيق الذي لا يبلغ مداه ، إذ كان لم يذكر ما يجعلنا نحسه هي منصف هذا المهوى لا تكاد تبلغ حجم الخنافس : وثبُّم طائرٌ يلتقط الاحساس الواجب . وإن يكن ، فيما عدا ذلك ، قد أحسن تصوير الموج الشرئب الطامح وجستم لك اشرئبابه وإلهاب الرياح له بأن قال إنه كالمريد أن ينطح السماء وأن يمزج بقطب الأرض مركزها .

ونعود إلى التصوير فنقول إنه لا قبل له بمثل هذا ولا طاقة له عليه ، اذ كانت رقعة الصورة محدودة ، وكان التصغير الذي يضطر إليه الرسامُ لا بحرك الاحساس بالجلال تحريك الضخامة وترامى الأبعاد على الرغم مما بصنعه المصور ومما يستطيع أن يقوم به خيال الناظر . ولكن المصور مع ذلك يسعه ، إلى حد ، أن يعطينا فكرة عما لا يقوى على المحافظة على حقيقة أبعاده ، وذلك بواسطة المقارنة بمقياس معروف مقرر في البداءة ، وخير مقياس هو الإنسان ، على الرغم من تفاوت أطوال الناس واختلاف جرامهم . وقديمًا جعل الإنسان نفسه مرجع المقايس ، واتخذ بالنسبة إلى نفسه « القدّم » و« الذراع » و« الشبر » وه القامة » و« الخطوة » وعلى قارن بين هذا وبين وصف ملتون – في الكتاب السابع من الفردوس أن أمامه أشياء أخرى غير الإنسان ألفتها العينُ وفي الوسع اتخاذها مراجع . المفقود - للهاوية التي لا قرار لها حين يقف على حافتها و الاين ، في ولكنه بغير هذا أو ذاك لا سبيل له إلى إعطائنا ولا شبه فكرة عن المشاهد الطبيعية الضخمة . ومن السخافة الواضحة أن يعمد أحد إلى منظر جليل وقنوا على أرض سماوية ونظروا من الشاطئ إلى الهاوية السحيقة الني رائع فيصغره ويدعه على لوحه وحده ، وليس إلى جانبه لا إنسان ، ولا حيوان لا يقاس لها غور - طاغية كاليّم ، مظلمة قواء تبعث من أعماقها الرباء الا منزل أو شجرة أو غير ذلك مما يناسب المشهد ويعين على تصور

جرى هذا بذهنى وأنا أتأمل ما فى معرض التصوير الذى فتح منذ أيام من الصور التى تمثل ما فى طيبة والأقصر من المشاهد الطبيعية والمناظرالأثرية مثل صورة وادى الملوك التى رسمها عياد أفندى ، ومثل منظر بهو الأعمدة فى معبد الأقصر لمصور آخر نسبت اسمه . كلا الرجلين اجتزأ بالمنظر الذى رسمه ولم يُعن بأن يهيئ للناظر وسيلة تعينه على تصور الحقيقة الجليلة بكل ما فيها من روعة أو ببعضه ، فهل تراهما لا يفهمان حدود فنهما ؟

أيمكن أن يخدم التصويرُ غاية اجتماعية ؟ لم لا ؟ ماذا يمنعه أن يؤدّى هذا الواجب فيما يؤديه ويبلغ إليه من الأغراض والغايات ؟ أي شيء مر. العلوم أو الفنون أو غير هذه وتلك لا يخدم المجتمع ؟ عسى من يقول : ولكنك بهذا تجعل الفنون الجميلة منفعية » , فنقول : إننا لا نكتر ع لهذه التقسيمات العرفية المتداخلة على الرغم من كل الفروق التي يضعونها والحواجز التي يقيمونها . وعلى أن الذي نعرفه هو أن التصوير قوامه عملان : أولهما وأسبقهما في الوجود الرَّسم ، أي التخطيط الذي تتضح به المعالم ويبدو به المرسوم ، وثانيهما التلوين ، أو طبقة اللون التي تنشر على صفحة الصورة . والباعث الأول على كليهما منفعي أو هو على كل حال غير فني . قال « جرالد بولدوين براون » مؤلف كتاب الفتون في انجلترا القديمة « قد لوحظ أن الهمج إذا أراد أحدهم أن يؤدي إلى زميل له وقع حيوان أو شيء في نفسه ، رسم بأصبعه في الهواء المعيزات التي يعرف بها هذا لحيوان أو الشيء . فإذا لم يقده ذلك ولم يبلغ به غايته ، رسمه بعصا مدبيّه على الأرض . وليس بين هذا وبين الرسم على رقعة تنقل وتحفظ ما ينقش عليها ، إلا خطوة » .

وقال عن التلوين ، إن الجسم الإنساني - وهو أول ما يعني الإنسان -

يني حساس . والخشب - وهو من أقدم أدوات البناء والذي تتخذ منه كل السفن - عرضة للتداعي ولا سيما إذا تعرض للرطوبة . كذلك آنية الطين القديمة نضاحة لأنها لم تكن تُحرق الاحراق الكافي . ومن هنا كان خليقًا بالإنسان أن يلتفت بسرعة إلى خواص بعض المواد الصالحة لأن يتخذ سها دهان شديد اللصوق بما يُراد وقايته أو تقويته . وبعض الهمج يدهنون أجسامهم بأنواع من الزيوت وما إليها بعد أن يمزجوها بغيرها من المواد لبنالوا من وراء ادِّهانهم بها الدفء المطلوب في المناطق الباردة ، ولتحميهم من لدغ الحشرات في الأقاليم الحارة والقطران أو الشمع أو ما إليهما ، إذا أذابته الشمس أو النار ، صلح لطلي الخشب به وجعله بذلك موقى من الرطوبة . وقد اهتدى الإنسان إلى الدهانات التي تطلى بها الأواني المصنوعة من الطين لسد مسامها . وليس هذا كله من الفن في شيء إلا بمقدار ما يكون التخطيط أصلاً للفن . ولكن هذا يكتسب صبغة فنية متى لعب الناوين دوره . وهناك أسياب فزيولوجية تجعل للون الأحمر تأثير الإهاجة ، وللألوان القوية على العموم وقعًا في النفس وهذا الاستعداد للتأثر بالألوان أصل ثان بيس لفن التصوير » .

والتصوير فن « ذهنى » كالشعر ، غرضه العاطفة وأداته الحيال أو الخواطر المتصلة التى توجهها العاطفة وجهتها ، وإذا كانت ريشة المصور لا تسنطيع أن تجارى القلم فى إيضاح القوانين التى ينبغى أن تجرى على مقنضاها حالات المعيشة وأنظمة الاجتماع وغير ذلك ، فإنها تستطيع ولا شك أن تمثل بما تسعه قدرتها آلام الفقر وحنان المرزوئين به ونزاعهم إلى السعادة ، ومكافحتهم لقوى الطبيعة ونظام الاجتماع ، وتسامى نفوسهم وتعاليها عن الدرك الذي هم فيه إلى جو أرقى وأمجد وأحفل بمعانى الحياة المقبقة . وبذلك تحرك في نفوس النظارة العواطف التى تتولد منها الرغبة في التغيير والنزوع إلى الاصلاح .

ومن أجل ذلك سرنا أن نرى في المعرض صورة من صنع الأستاذ أحمد أفندى صبرى يريد بها شيئا غير مجرد الرسم وإثبات ملامح الوجه ومعارف السحنة بالغا ما بلغت الدقة في ذلك والقدرة عليه . وهي صورة تمثل صبية بائسة قذرة شعثاء الشعر . يخيل إليك أنها تهم بالبكاء ، وتكاد تلمح في حملاقها الدمعة المترقرقة . وقد رسمها مرة أخرى بعد أن أصلح من حالها ، وأبدلها من أقدارها وأسمالها ثوباً نظيفاً ومنديلاً تعصب به رأسها وتجمع تحته شعرها مضفراً ، فجاءت على دقة الشبه وكأنها إنسان آخر ، في أمل وحير ، لا كتلك المتمرغة في الفاقة التي تثير رثائتها وبؤسها العطف والألم والرغبة في المواساة وفي اصلاح هذا النظام الغريب الذي كم شقيت به من نفس مستعدة .

000

والتصوير في أصله فن تقليدي ، ولكن ليس معنى ذلك أن تمثيل الطبيعة ، تمثيلاً لا يتجاوز مجرد النقل دون زيادة أو نقص ، هو كل ما يطلب من التصوير . ومن المسلم به أن إثبات صورة الشيء ليس عملاً فنباً ، وإنما يصبح كذلك إذا كان الاثبات بحيث يبرز صفة الشيء ويؤكد ميزاته وينفث فيه روحاً . أو بعبارة أخرى لا يكون الرسم فنيا إلا إذا غهر فيه عنصر الجمال في الترتيب أو التأليف ، وإلا إذا صار إبراز الفكرة والأداء وعناصر التمثيل والجمال وطابع المصور في عمله - كل ذلك واحداً في جوهره بحيث تصبح الصورة وليست عبارة عن فكرة رسمت وألبست عمدًا هذا الثوب الفني ، بل فكرة خليقة أن لا يكون لها وجود والبست عمدًا هذا الثوب الفني ، بل فكرة خليقة أن لا يكون لها وجود إلا بمقدار ماتستطاع العبارة عنها بالتصوير .

ويقول لنج « إن غاية كل فن لا يمكن أن تكون إلا ما يستطيع هذا الفن أن يبلغه دون الاستعانة بسواه من الفنون » . والتصوير ، على أنه فن

نقليدى ، لا غنى يه عن عنصر الجمال ، حتى ليصح أن يقال أن الجمال هو غايته التى ليست وراءها غاية . وأسمى ما يكون الجمال فى الإنسان ، من ناحية واحدة هى ناحية وجود مثل عُليا له ، وذلك ما لا يكاد يكون له وجود فى الحيوان ، وما لا وجود له على التحقيق فى النبات والجماد ، ومن هنا كان مصور المناظر الطبيعية ورسام الأزهار والورود دون غيرهما من مجالهم الإنسان ، إذ كان ما فى الطبيعة والأزاهر وما إليها من الجمال ، عاجزًا عن كل مثل أعلى ، وكان المصور الذى يجعل وكده إثبات هذا الجمال لا يعدو أن يشتغل بعينه ويده .

وليس أكثر في هذا المعرض من صور الناس ولكنا لم نجد إلا صورةً واحدة نستطيع أن نقول إنها فنية . وتلك صورة للأستاذ أحمد صبرى لشابة جميلة استطاع المصور أن يثبت في وجهها حالة مخامرة لا زائلة ، وشعورًا باطنا ملازمًا ، وكأن هذه الشابة تدرك أنها جميلة ، ولا تخفى عليها مزاياها وماتوهلها له هذه المزايا والمفاتن ، ولكنها مع ذلك تشعر أن شيئًا ينقصها ، وأن حياتها تعوزها كلمةً واحدة بخطها قلم المقدور . غير أنها لا تدري ما هو هذا الذي ينقصها ويمنع حواسَّها أن تثمل بنشوة الحياة ، ولا يُفيض على الدنيا أضواء الفراديس ، نعم لا تدرى وإن كانت نحس . وليست لجهلها ما تبغى ، أقلُّ تبرمًا ومللاً ونزوعًا إلى الاشاحة بوجهها عن متع الحياة ، على فرط ما تنطق عيناها به من الشوق إلى ارتشاف كأس الاستمتاع الذي يعدها له ، ويغريها به ، نضوجُها واستيفاؤها حظًا وافيًا من تمام الحسم وجماله ، بل لعلها لهذا السبب أشدُّ تبرمًا وأكثر أسى ، وإن كان تبرمها التبرم الذي قد يذهلها عنه ، بين أن وأن ، مالا بد أنها موفَّقة إليه ، ظافرة به ، ولعل خير ما تسمى به هذه الصورة « النفس الظامئة » ولكن غير هذه من الصور لا ترى فيه إلا حالة زائلة ليست هي التصوير والشعر الوصفى

(1)

الحركة والسكون–وصف المناظر ورسمهـــاالجمــال ووقعــه مذهب الامبرشنــزم

يقول ابن الرومي(١) :

ما أنسَ لا أنس خبازًا مررتُ به يدحو الرقاقة وشكَ اللمح بالبصر ما بين رؤيتها في كفه كرةً وبين رؤيتها قــوراءً كالقــر إلا بمقدار مــا تنداح دائـــرةً في لجة المـاء يُلقى فيــه بالحجر

وهى أبيات مشهورة ، فيها - كا يرى ، أو كا سيرى ، القارئ - صورة مركبة ، ونعنى بذلك أن فى هذه الصورة التى رسمها ، منظرين : أحدهما منظر الخباز يتناول قطعة العجين كرة ولا يزال بها يسطها ويدحوها حنى تعود رقاقة مستديرة مسطحة يصنع بها بعد ذلك ما شاءت صناعته لإنضاجها مما لا شأن لنا به الآن . والمنظر الثاني الماء يلقى فيه حجر فيُحدث وتوعه فيه دوائر تتسع شيئًا فشيئًا حتى تضعف قوة الدفع ويفتر الاضطراب الذي سببه سقوط الحجر ، وفي كلا المنظرين حركة ، أو قل إن كلا منهما مؤلف من عدة مناظر متعاقبة سريعة التوالى . إذا أراد المرء أن يثبتها بالرسم على اللوح احتاج أن يصنع فيها صورًا كثيرة تمثل كل منها واحدًا .

بالتي ينبغي أن يطلبها المصور ويعالج أن يؤديها ويثبتها ، إذ لم يكن في إثباتها مزية خاصة أو براعة شاذة وقدرة وتجويد في أدائها ، وليس الحال كذلك في تلك الصورة التي لا تكاد تمضى عنها حتى تنساها كأنك ما رأبتها . ذلك إلى عيب في الرسم كالذي وقع فيه الأستاذ ناجي في صورة « مدام آدم » إذ جعل ما ينسدل على ساقيها من ثوبها وهي جالسة كأنه قطعة من الجلد الغليظ ملتفة عليهما تحس بعينك سمكه وغلظه .

be the wall first a second

 <sup>(</sup>١) هذا الفصل قالم على أصول مقررة وقد تحرينا بصفة خاصة أن نثبت ونشرح ونطبق علرية للسنج يعرفها من قرأ كتابه و المؤكون به .

ولكنه بعد أن يفعل ذلك لا يكون قد صنع شيئًا على الحقيقة ولا أمكننا من النظر إلى جماتها كما فعل أبن الرومي بأبياته الثلاثة . لأنَّ ههنا حركةً هي مجال الشعر ، وليس للتصوير قبل بها أو قدرة على إثباتها . وإنما كان هذا هكذا لأن الشاعر يسعهُ أن يتدرج وأن ينتقل من وصف حركة إلى وصف أخرى وثالثة وإن كان لا يسعهُ أن يفعل ذلك بمثل السرعة التي تتوالى بها الحركات ، ولكن تسام القارئ أو السامع هنا قليل ، وما يطلبه الشاعر من خياله أو يعول فيه عليه ليس بالكثير ، وما عليه إلا أن يغتفر البطء الذي في طبيعة اللغة التي هي أداة الشاعر . وهو بطء قد اعتاده المرء في حياته وفي كل مظهر من مظاهر اتصاله بالناس. ولكن هذا البطء الطبيعيُّ المغتفر يحول في التصوير جمودًا غير مقبول ولا سبيل إلى احتماله أو اغتفاره ، لأن وظيفة التصوير أن يعطيك المنظر دفعة واحدة لا على أقساط ، وأن يمكنك ، بنظرة واحدة ، من أخذ جملة المنظر بكل ما فيه من تفاصيل . وكما أن المصور يخفق إذا عالج تصوير الحركات المتعاقبة ، كذلك يخفق الشاعر إذا هو حاول أن يرسم لك ، بالألفاظ المتعاقبة ، منظرًا ثابتًا خاليًا من الحركة . خذ مثلاً أبيات أبي تمام في وصف روضة في مقلمة المصيف:

يا صاحبي تقصيا نظريكما تريا نهارًا مشمسًا قد زائه دنيا معاش للورى حتى إذا أضحت تصوغ بطونها لظهورها من كل زاهرة ترقرق بالندى تبدو ويحجبها الجميام كأنها حتى غدت وهداتها ونجادها مصفرة محمرة فكأنها من فاقع غض النبات كأنه

تریا وجوة الأرض كیف تصورُ زهرُ الربی فكأنما هو مقمر حلَّ الربیعُ فإنما هی منظر نورًا تكاد لــه القلوب تنور فكأنها عين إليك تحدر عدراءُ تبدو تارة وتخفر فتين في خلع الربيع تبخر عصب تيمن في الوغي وتمضر در يشقق قبلُ ثـم يزعفر در يشقق قبلُ ثـم يزعفر

أو ساطع في حمرة فكأنما يدنو إليه من الهواء معصفر صبغ الذي لولا بدائسع لطفه ما عاد أصغر بعد إذ هو أخضر والأبيات في ذاتها ، وبالقياس إلى أمثالها مما في الشعر ، حسنة جميلة ، ولكنها من حيث القدرة على تصوير المنظر للقارئ واحضاره إلى ذهنه لبست إلا مظهرًا للفشل التام والعجز البين الذي يُعنى بهما من يريد أن يتخذ من القلم ريشة كريشة المصور . وخيال القارئ هنا هو الذي يفعل كلُّ شيء ويتناول العناصر التي سردها الشاعر ثم يرتب منها صورة على مثال ما يروقه من المناظر المألوفة . وفي وسعه أن يرسم لنفسه من هذه الأبيات ألف صورة لا تشابه واحدة منها أختها . وفي مقدور كل امرئ أن يتصور الافا من هذه المناظر . وقد يكون ذلك حسنًا وجميلاً ، وربما أن يتصور الافا من هذه المناظر . وقد يكون ذلك حسنًا وجميلاً ، وربما ذهب البعض إلى أنه مزية وإلى أن فيه فضلاً ، ولكنا لم نقصد إلى هذا ولا أردنا شيئًا سوى أن اللغة عاجزة عن أن ترسم لك جملة المنظر الذي تأخذه عينك حين تقع عليه .

غير أن هذا الذي لا يتيسر للشاعر أو الكاتب يتهيأ للمصور كا لا يتهيأ سواه . وهنا موضع التحرز من خطأ قد يقع فيه القارئ أو يتوهم أتا نقوله ، ذلك أن المصور ، حين يرسم لك مثل هذا المنظر ، لا يرسم في الحقيقة أغصان النبات وألياف أوراقه وغلائل الأزهار وما إلى ذلك من التفاصيل وإنما هو يُحلث من تأليف ألوانه والمزاوجة بينها ما « يوهمك » أنك ترى كل ورقة وكل عود . ونقرب المسألة قليلاً فنقول هبه يرسم لك وجها تندلى منه لحية ، فإنه لا يرسم كل شعرة في هذه اللحية ، ولو حاول ذلك لرام المستحيل ، ولكنه « يوهمك » بألوانه وبائبات الضوء والظل أنه فعل ذلك ويدخل في روعك أنك ترى شعرات اللحية وأن في وسعك أن نطب تنهيل كل واحدة منها وتفتلها إذا شتت . وهذا « الايهام » أو التخييل الذي يتأنى في التصوير لا سبيل إليه في الشعر والكتابة على هذا الوجه الذي يتأنى في الشعر نوع آخر من الايهام .

فالمصور له لحظة في الفضاء والشاعر له لحظات متعاقبات في الزمن ، ومن أجل ذلك كان على المصور أن يتخير أحفل اللحظات بالمعاني والدلائل وأنمُّها - إذا استطاع - على اللحظة التالية مباشرة وأدلها ، إذا تيسر له هذا ، على اللحظة السابقة . ولكن ليس له أن يطمع في تصوير أكثر مر. لحظة واحدة أو رسم التعاقب الذي يقع في الزمن . غير أنه يستطيع ، بحسن تخيره وانتقائه للحظة الحافلة ، أن يجمع بين لحظتين متعاقبتين متداخلتين في الحقيقة . ومن هذا القبيل صورة « العمامة » في المعرض المقام في القاهرة . وهي للأستاذ صبرى وفيها يرى الناظر رجلاً من عامة المصريين في سروال أبيض ، وقميص مثله ينسدل إلى الراكبتين ، وفوقد صدريةٌ مفتوحة الأزرار ، وطربوشه على ركبته اليمني ، وكفاه على طيات العمامة . والناظر إلى هذه الصورة يرى من وضع اليد اليمني من أبين جاءت في لفَّها حول العمامة ، ويكاد يحس أنها ستتحرك ماضيةً في طريقها ، فالمصور هنا استطاع أن يُنبئك عن الحركة التالية التي لم يرسمها ، وتلك قدرة ولا شك وأستاذيةٌ لا خفاءً بها . ولكن المصور مع هذا أخطأ فيما عدا ذلك في رأينا . ذلك إنه لم يختر اللحظة التي تتناسب مع إشعار الناظ إلى الصورة باستمرار حركة الكفين . وهذا لأن العمامة تامة حول الطربوش ، وأنت ترى من الصورة أن عملية اللف قد التهت وأن هذه الحركة الواضحة من رسم الكفين والمرادّ بها توجيهُ طية العمامة ، لا محل لها تقريبًا ، ولو أن جانبًا من العمامة كان باقيًا لم يُلفُ لتناسبت هذه الدلالة على الحركة مع استمرار عملية اللف . على إنه قد يُعتذر له بأن الرجل يسوّى عمامته ويحبكها بعد أن أنم لفها ، وهو اعتذار مقبول ولكنا كنا نحب أن نربأ بهذه الصورة البديعة المتقنة عن الاعتذار لها مما بيدو لنا فيها من عدم تحرى أنسب

ولكن الشعر يستطيع مع ذلك حين يعالج وصف المناظر أن لا يقصر عن التصوير وأن يبذه ويفوته . ذلك أن المصور إنما يُلقى إليك المنظر مجردًا من خوالج النفس ومن وقعه في الصدر . نعم إن في اختياره معنى ، وقد يحرك المنظر المرسوم خالجة أو عاطفة أو احساسًا في قلبك ، غير أن المصور لا يسعه أن يضمن المنظر احساسه هو أو يُنهى إليك كيف كان وقعه في نفسه كما يستطيع أن يفعل الشاعر لأن الشعر بطبيعته مجاله العاطفة . خذ مثلاً أبيات البحترى في الربيع :

أناك الربيعُ الطلق يختال ضاحكاً وقد نبه النوروزُ في غلس الدجي بنتقها برد الندى فكأته ومن شجرٍ رد الربيع لباسه أحل فأبدى للعيون بشاشة ورق نسيم الربع حتى حسبته فما يحبس الراح التي أنت خلها

من الحسن حتى كاد أن يتكلما أوائل ورد كن بالأمس نوما يبث حديثًا كان قبل مكتما عليه كا نشرت وشيًّا منمنما وكان قذى للعين إذ كان محرما يجيء بأنفاس الأحبة نعما وما يمنع الأوتار أن تترتما

فلم يحاول أن يرسم لك صورة وإنما أفضى إليك بما أثاره الربيع من المعانى في نفسه وبما حركه من طلب الانشراح في عيد الطبيعة ولو أنك جنت بأبدع صورة مرسومة ووضعتها إلى جانب هذا الكلام أو غيره ما يجرى مجراه لما أغنت شيفًا . فإن لكل من الفنين دائرة إذا عداها ضعف وسمج ولحقه الوهن وقصر عن الغاية .

000

وأجمل ما في الطبيعة وأرقى ما فيها الإنسان ، وما أحسبنا نكترت لشيء فيها إلا من أجله . وأقوى ما في الإنسان عواطفه التي مردها إلى غريزة حفظ النوع ، وكما يعجز الشعر عن رسم جمال الطبيعة بما يعالجه من الوصف ، كذلك يعجز الشاعر عن إثبات صورة من يحب من الناس

اللحظات فيما نرى .

مهما أوتى من القدرة والحذق , يخلاف التصوير فإن بضعة خطوط مجتمعة ، وألوان مؤتلفة ، تحضر إليك الصورة دفعة واحدة ، ولكن الجمال ليس مظهرًا فحسب، وليس كل ما فيه ألوانًا مؤتلفة وأصباعًا متناسقة حتى ينفض الشاعر يده من تصويره يائسًا ويدع كل أمره للمصور ، وإذا كان من السخف أن يجور شاعرً ، كبشار بن برد مثلاً على مجال المصور ، يقدل :

بنت عشر وثلاث قُسمت مين غصن وكثيب وقمسر

وياول بهذا الجمع السخيف بين هيف الغصن وضخامة الكثيب ويباض القمر أن بحدث صورة معقولة لها معنى أو من وراثها محصول أو لها دلالة سوى العجز المستين والتقليد السمج ، إذ كان القمر مثلاً ليس حميلاً لأنه أبيض أو مستدير بل لأن لياليه شائقة ولذكراها نوطة في القلب وعلوق بضمير الفؤاد ولأن حسنها مُحرَك للأشجان مثير للرغبات وكذلك الغصن ما أسخف أن يكون قد إنسان كقدة وإنما يكون جميلاً بما حوله من حاشية المعانى – نقول إذا كان ما يعالجه الشاعر من هذا القبيل ليس فيه خير ولا وراءه فائدة ، فإنه يستطيع أن يأتي بخير كثير إذا نظر إلى الجمال باعتباره حركة ، أي إذا مثل لك رشاقته وسحرة ووقع محاسه العديدة كا فعل بشار إذ يقول :

كَانَ لَسَانًا سَاحِرًا فِي كَلَامِهَا أَعِينَ بَصُوتَ لِلْقَلَــوبِ صَيْودِ تُميت بـــه أليـــاينا وقلوبتـــا مرارًا وتحييهن بعـــد همـــود

أو إذا صور لك ما تثيره الملاحة في نفس رائيها من الرغبة والطلب كما يظهر من قول النواسي :

مقسومة فيه ملاحته ما بين مجتمع ومفترق فإذا بدا اقتادت محاسنه قسرًا إليه أعنة الحدق والبيت الثاني هو المقصود , فهذا مجال إذا زج المصور بنفسه فيه

استهدف لكل عيب وجعل نفسه أضحوكة . وتصور البيت الثاني مرسوما ! امرأة بارعة الجمال وحولها تفرّ من الرجال تكاد عيونهم تخرج من وجوههم ! غاية السخف ولا شك . لأن وظيفة المصور ليست أن يؤدي إليك التأثير بل أن يدع الصورة تؤثر بذاتها وبما تنطق به دون أن يعالج أداءَ الأثر الذي تحدثه .

لا . ليس بالشاعر حاجة إلى أن بسرد لنا أوصاف الجميل وأن يذكر
 لنا مثلاً ما لون عينيه وكيف حمرة خده ونضوج صدره واعتدال قوامه بل
 بكفينا أن يقول مثل ابن الرومى :

لبس فيما كسبت من حلل الحسن ولا في هدواى من مستزاد لنعلم أننا هنا نقراً عن جمال نتخيله وفق هوانا ولا نحتاج إلى صورة قد تكون أقل مما تصورناه فتخيب أملنا . وحسبك أن تقرأ له هذا السؤال : أهى شيء لا تسأم العين منه أم له كل ساعة تجديد ؟ لتغرى بأن تصور لنفسك المثل الأعلى للجمال ولتعد كل صورة مرئية دون ما تتخيل ، أو قوله في مغنية :

ذات وجه كأنما قيل كن فر دًا بديعًا بـــــلا نظـــير فكانا ومتى مــــا سمعت منهـــا فشدو يطـــرد الهــــمُّ عنك والاحزانا هى حلمى إذا رقــدتُ وهمــــى وســرورى ومنيـتى يقظانـــــــا

ومن العبث ولا شك أن يعالج المصور رسم وقع المنظور كما أسلفنا ،
أو أن يحاول أن يلف لنا الصورة في مثل الضباب وأن يقول لنا إن هذا هو
ما تعلقت به عبني من معنى ما أرى . وقد نشأ مذهب الامبرشنزم من
الخطأ في فهم وظيفة التصوير . إن وظيفة التصوير هي أن يتقل المرئي نقلاً
توفر فيه معانى الجمال مع مراعاة قوانين الرسم والأصول التي ترجع إلى
السن المقروة . أما التأثير والوقع فشيء خارج عن دائرة المصور . نعم إن

فما نظمع أن نقدم له أكثر من بذرة إذا هو تعهدها ربت واهتزت وآتته ئمرًا كثيرًا وخيرًا وفيرًا .

الشعر والتصوير لبوسهما الجمال . والدمامة في الدنيا كثيرٌ بل أكثر من أن تحتاج إلى وصف أو تصوير ، والناس أحس بها ، وأشد نفورًا منها ، وأعظم اتقاء لما تثيره من الاحساسات المنغصة من أن يرتاحوا إلى تمثيلها أُو يطلبوا أن يروها مصورة . فهل للشعر والتصوير أن يتناولاها ؟ سؤال لا تجرؤ أن تجيب عليه بالنفي الشامل ، ولكنا مع ذلك نقول أن الدمامة ، من حيث هي ، لا ينبغي أن تكون مما يعتمد الشاعر أو المصور تمثيله لذاته فقط . ولا شك أن التصوير باعتباره فنا تقليدياً ، له أن يفعل ذلك وأن ينقل القبح ويصوره على اللوح ولكنه باعتباره فناً جميلاً ليس له أن يتخذ الدمامة في ذاتها غرضًا ، وإنما هو يتخذ منها أداة إلى استثارة احساسات أخرى غير التي تبعثها الدمامة نفسها . وإنما كان هذا هكذا لأن المصور يستطيع أن يجمع على اللوح كل مكونات الدمامة فتأخذها العينُ دفعة واحدة . وقد يكون صدق التصوير ودقةُ الحكاية مصدرٌ سرور للناظر ولكنه سرور أو ارتياح مبعثه قدرةُ الفن ذاته لا الصورة ، فهو عرضي لا يتصل بأصل الموضوع بل يأتي من طريق العمل، ولهذا لا يكون إلا وقتياً لا يلبث أن يزول . ولما كانت قدرة الفن مفروضة سلفًا وصدق النقل والأداء مقدرًا من قبل ، فإن الناظر لا يطول تأمله لهذه القدرة التي كانت محسوبةً وكان من أمرها على ثقة ، ولا يلبث أن يتحرك في نفسه النفورُ الناشئ عن منظر القبح الدائم الذي هو أصل الصورة وقوامها لا عرض جاء من غير طريقها .

والأمر ليس كذلك في الشعر إذ كان لا يسعه أن يقدم للقارئ جملةً الدمامة مجتمعة ، بل هو يسردها عليك متفرقة ويؤديها إليك على أقساط ويسوقها مقطعة الأوصال ، فيضعف في أثناء أدائه لها ذلك الاحساسُ بالنفور الذي تستشعره حين تقع عينك على جملة ذلك مجتمعة على اللوح. للامبرشنزم أصلاً صحيحًا في ذاته . ذلك إنك قد تنظر إلى الشيء وتتأمل تفاصيله واحدًا واحدًا ، وتُدير فيه عينك على مهل لتأخذه في جملته وفي تفصيلُه ، أو قد تنظر إلى الشيء نظرة عامة لا تتوخى فيها تأمل التفاصيل . أو قاد تنظر إلى جزء معين منه تعلق به عيشك وتترك ما حوله يبدو لك في غير وضوح لأنك لا تقصده بنظرك ولا تعتمد بلحظك إلا الجزء الذي أَتْأَرِتَ إِلَيْهُ بَصَرِكَ . والمصورون على طريقة الامبرشنزم يتوخون الحالتين الأخيرتين لا الأولى ، ولكنهم يضحون في هذا السبيل بالرسم ذاته مقايل الحصول على المنظر جملة أو على جانب منه على الخصوص مع ترك باقية ملفوفًا في ضباب عدم الالتفات إليه مع العناية إلى جانب ذلك بالألوان الزاهية ، ولو أنهم دققوا في الرسم وعُنوا به أيضًا لجاز عملهم ، ولكن الألوان تذهب على الزمن فلا يبقى على اللوح شيء الأنه لا رسم هناك أى لأن الأصل غير موجود . فهو مذهب يقوم على خطأين : الخروج عن دائرة التصوير أو تجاوز حده ، واهمال الرسم الذي هو قوامه . ومن الغريب أن ينشأ هذا المذهب في مصر وأن يتعلق به يعض مصورينا . وأحسبهم يؤثرونه لأنه لا يكلفهم مراعاة الأصول التي لا يحسنونها على ما يظهر ا

## الدمامة - الاحساسات المركبة - المضحك - التصوير الهزلي

نعود في هذا الفصل إلى مثل ما بدأناه من الكلام على الشعر والتصوير واظهار فرق ما بينهما في طريقة التعبير عن المعاني التي يكون لهما أن يتناولاها ، معتمدين في ذلك على ما قرأناه في هذا الباب وعلى ما يمكن استخلاصه من درس براعات القدماء ، وهو موضوع يدق فيه الكلام ، ولا يؤمن معه الغموض والاستبهام ، ولا يتيسر استقصاء بحثه من جميع جهاته في بضعة أنهر أو أعمدة . فعلى القارئ أن يُتم النقص ويسد الفراغ ،

فالتنغيصُ المستفاد من الصورة يضعف ويفتر في الشعر حتى لا يكاد يحس. وإذا كان الشاعر يفسد عليك الأمر إذا هو عالج وصف الجمال فإنه يهوّن عليك التغثية حين يسرد أوصاف الدمامة . بخلاف المصور فإنه يُغثى النفس ويكرب الصدر بتصوير الدمامة ويسر بتمثيل الجمال .

وعلى أن الدمامة ليست مطلوبة لذاتها ولا هي ينبغي أن تكون من أغراض الشاعر أو المصور وإنما هما يبغيانها – إذا احتاجا إليها – وسيلة إلى غيرها وأداة يستعينان بها على تحريك إحساسات متزاوجة أو مركبة غير التي ينبهها منظرٌ الدمامة . وقد تعلم أنه قل من بين الاحساسات البغيضة – كم يقول نيقولاي - ما لا يكون مختلطًا بغيره أو نقيضه ، فالخوف مثلاً قلما يحلو من حيط من الأمل كما يقول ابن الرومي :

أخاف على نفسى وأرجو مفازها وأستارُ غيب الله دون العواقب

ألا من يريني غايتي قبل مذهبي؟ ومن أين والغايات بعد المذاهب؟

والغضبُ تزامله الرغبةُ في الأحذ بالثأر ، ومن الأمثلة الواضحة لذلك في الشعر أورة ابن الرومي على ابن المديّر لما أحقده بتخييب أمله فقال فيه قصيدته التي مطلعها « يا بن الملبر غرني الرواد » وفيها يقول :

> أدعو على الشعراء أخيث دعوة قل لي بأية حيلة أعملتها لكن أحال معاشرًا خيبتهم لتلاقبين شبتائمي ناريسة ولأرمينك بعدهما بقصمالله شنعاء تضرم فيك ناء شناعة

هتفوا بأنك، لاحفظت، جواد ؟ نصبوا الحبائـــل للأسى فأجادوا أثنوا عليك ليستميحك غيرهم فيخيب خيبتهم وتلك أرادوا فيهما لكمل رمية إقصماد تبقى أوالرهب وألت رماد

إذ مجدوك ، وغيرك الأمحاد

والحزن أبدًا مرتبط بذكري ما سلف من الأيام الحسان والساعات

المحبوبة ، وأظهر ما تجد ذلك في شعر ابن الرومي أيضًا ، تأمل قوله في رثاء ابنه محمد وكان طفلاً – وكأنه هنا يحب أن يتعزى بابنيه الباقيين وإن كان ينفى ذلك ، ولكن حسبك أن تسأل نفسك لماذا يذكرهما ؟

وإنى وإنّ منعتُ بابنيّ بعده وأولادنسا مثل الجوارح أيها لكــل مكانٌ لا يسد اختلالــــه هل العين بعد السمع تكفي مكانه؟ أفره عيني لو فدي الحي ميتاً كأنى ما استمتعت منك بضمة

لذاكره ما حنت النيب في نجد فقدناه كان الفاجع البين الفقد مكانُ أخيه من جزوع ولا جلد أم السمع بعد العين يهدى كاتهدى؟ فديتك بالحوباء أول من يفدى ولا شمة في ملعب لك أو مهد

والبيت الأخير هو الشاهد . وأظهر من ذلك وأدل على ارتباط الحزن والأسى بذكريات السعادة قصيدته في رثاء بستان المغنية وهي طويلة جدًا نختار منها لما نريده من التمثيل هذه الأبيات :

إلى الله راجون لقد غال الردى سيرة من السير یا مشرباً کان لی بلا کاس ما كنت أدرى أطعم عافيتي لهـوٌ أطفنـا يبكر لذتـــه كأنسني مسا طلعت مقبلة في كفك العودُ وهو يؤذن بالإ كأن عيني ما أبصرتك ضحي كأنها ما رأتك صادحة كأنني ما استعدت مقترسي 

یا سمرًا کان لی بلا سهر أعذب أم طعهم ذلك السمر ومسا فضضنا خواتم العسذر وإن حظينسا بمونىق الزهسر على يوماً بأملح الطرر حسان إيذان صادق الخسير في مجلسي - والوشاةُ في سقر والصدَّحُ الورق عكَّف الزمر يومًا فكررتبه بالا ضجر لانفطر القلب كل منفطر

فالقلب كا ترى يتعلق مرة بالسار وأخرى بالمسىء من عناصر العاطفة ، ويتنقل من هذه إلى تلك تنقلاً هو أشجى وأكثر المتاعاً من عاطفة السرور الخالصة ، ومن هنا يقول نيقولاى إن المغيظ المحنق يكون أشد تعلقاً بغضبه ، والحزين بحزنه ، وأعظم زهدًا في كل ما نحاول أن نسكنه يه ونسرى به عنه . ولكن الاشمئزاز المنبعث عن اللعامة شيء آخر ، والنفس لا تحس من ناحتها ما يمزح بهذا الاشمئزاز شيئا من السرور ، ولهذا نرى الشعراء والمصورين الذين يدركون غايات فنيهما لا يطلبون الدمامة لذاتها وإنما يتخذونها سلماً إلى تحريك الاحساسات المتزاوجة ، مثال ذلك أن يضبفوا إليها تكلف الرشاقة أو تصنع الوقار أو مبالغة الدميم في رأيه في يضبفوا إليها تكلف الرشاقة أو تصنع الوقار أو مبالغة الدميم في رأيه في نفسه أو غير ذلك مما يُخرج لنا صورة مضحكة .

وهنا موضع التحرز من خطأ . ذلك أن الدمامة ليست إلا نقصاً أو عدم استواء قد يكون باعثاً على العطف ، ولكن الروح قد تعوض ذلك وتسد النقص كا يسده العلم أو الفضل أو غيرهما ، ولكن إثارة الاحساس بالضحك لا تكون في الغالب إلا من طريق الدمامة التي هي نقص إذا أتُخذ دعوى كال فتح الباب للسخرية . وقد فطن ابن الرومي إلى ضرورة الدمامة في حيثما أراد أن يُحيل المهجو مضحكا وموضع استهزاء . وقد هجا كثيرين ولكنه إذا أراد أن يركب المهجو بالسخرية والفكاهة ألزمه صفة الدمامة ، وقد تفرد هو والمتنبي من بين شعراء العرب بدقة النفطن صفة الدمامة ، وقد تفرد هو والمتنبي من بين شعراء العرب بدقة النفطن الى هذا ، تأمل قوله في أبي بكر الرقي :

لأبسى بكر كلام واحد لا يتعدى ضرب الله عليه دون لفظ الناس سدًا لا يرى من وصفه البس حان بالبصرة بُدا

وإذا ناظر خصمًا مسط للخصم جبينًا وادعى الاجماع فيما وله أيسات شعر مقويسات مكفآت جمع الاعسراب طرًا مثل مسا مضت سبيل ثم من أحلف خلق الله وألح الناس ما دام فإذا أعرضت عند كصبى السوء يلقى وإذا قال (رسول الله) فعل ساسي من القصاص فعل ساسي من القصاص

ذات يسوم فأجدا كجبين الأ ... صلدا كجبين الأ ... صلدا الفت زوجًا وفردا صلحت للقرد عقدا في قوافيه ن عمدا في قوافيه ن عمدا من شعوب الناس وفدا أن لا يتغسدي ويفسدي أن لا يتغسدي ويفسدي أن الم يتغسدي ويفسدي أن الم يتغسبي ويفسدي أن الم يتغسبي ويفسدي أن الم يتجسدي من قاساه جهدا أعمسي يتجسدي

فانظر كيف وصفه بالقبح وشبهه بالقصاص الأعمى المستجدى ونعته بتكلف العلم والشعر والعزوف عن الطعام وتصنع التأبي والزهد ثم الاقبال عليه من تلقاء نفسه إذا تركه الداعون وكيف جعله يمط جبينه ويمد صوته ويفخم لفظه ليخرج منه صورة مضحكة وانظر قوله في آخر:

أقصر وعسور وصلع في واحد ؟ شسواهد مقبولة ناهيك من شواهد تخبرنا عن رجل مستعمل المقافد أقمأه القفد فأضحى قائمًا كقاعسد

أى أن كثرة الصفع – القفد – صغرته حتى صار قائمًا كقاعد أو قوله في مغن :

تخاله أبدًا من قبح منظره مجاذبًا وترًا أو بالعبًا حجرا

أو قوله في وصف آخر :

أو شكل ميزان قت ، جانب صعد وجانب ثقلوه فهو منحسار وليس للتصوير يدان بهذه المعانى كلها لأن أكثرها مظهر حركة تصاحب الدمامة فتحيلها مضحكة ، والدمامة إذا اجتمع معها الضعف والعجز صارت كذلك ، كما تصير مرعبة إذا توفرت لصاحبها القدرة على الأذى كم ترى من فول شكسير على لسان دوق جلوستر الذى وصل إلى العرش بأفظع الفظائع :

ولكنى أنا - أنا الذى لا يصلح شكلى للعب ولا لأن أجتلى مرآى في صفال مرآة .. أنا الذى خدعتنى الطبيعة عن نصيبى من حسن الطلعة .. أنا المنوه المخدج الناقص الخلق الذى أرسل قبل الأوان في هذه الدنيا المنفسة ... أنا الذى تنبحنى الكلاب إذا وقفت حيالها .. لا أفيد لذة من فضاء الوقت اللهم إلا في النظر إلى ظلى تحت الشمس والتعليق على تشوه خلفتى .. ولما كنت لا أستطيع أن أكون عاشقًا .. فقد اعتزمت أن أكون

فهذه دمامة مرتبة ومسموعة ، ونقص في الوجه وطغوى في النفس . والشعر أفدر على تصوير ذلك لأنه يسعه أن يفرق المجتمع وأن يتناوله شيئا بعد شيء ، وأن يضم إلى ما يتناول من مظاهره وجوها أخرى من المعاني والحركات لا تتأتى في التصوير ، بيد أن التصوير مع هذا يستطيع ، بخروجه بعض الشيء عن غايته ، أن يعطينا لمحة من بعض هذه المعاني ، ومن هنا نشأ التصوير الحزلي حتى صار فئا قائماً بذاته مستقلاً في الحقيقة عن التصوير ، ذلك أن القواعد والأصول المتعلقة بالرسم والنسب الطبيعية والتاوين لا نُراعي فيه وإنما يكون هم المصور أن يُبرز إلى جانب الرسم والناي يريد أن يدلنا به على المرسوم صفة تُحيل المنظر مضحكاً . ولكن

هذا ليس إلا شعبة لهو من فن التصوير وليس له إلا قيمة زائلة وهو عرض من أعراض المدنية فيه متعة ولذة ، ولكنه فيما عدا ذلك لا يخلد ولا يبقى ولا يفهمه ويلتذه الناظرُ إلا إذا كان عارفًا بالأصل الذي يُراد التهكمُ عليه ، ملمًا بالعادة التي تعلق بها الرسامُ وأثار بسببها الاحساس بالمضحك في نفوس الناظرين .

إذن فهل فن التصوير عاجز عن مجاراة الشعر في إحالة الدمامة مضحكة أو فظيعة ؟ وجوابنا على ذلك إنه عاجز إلى حد كبير . نعم يستطيع أن يضم مظهر العجز إلى الدمامة على نحو ما فيحدث الاحساس بالمضحك ، أو أن يضيف إليها العادة فيروع . ولكنه لا يستطيع أن يأتي بما يقارب ما يستطيعه الشعر لأن الدمامة تفقد كثيرًا في أثناء وصف الشعر لها حي نكاد تتجرد منها ولا سيما إذا زاوج الشاعر بينها وبين معان أخرى من مثل ما أسلفنا القول عليه والتمثيل له .

أما في التصوير فالدمامة مجتمعة بكل قوتها ، ولما كانت هي الأصل وكانت المعاني المضافة إليها ليست من الكثرة والتنوع بحيث تستغرق الخاطر فإن الفكر لا يلبث أن يرتد إلى هذا الأصل وأن ينسى المضحك أو غيره وبطويه في ثنايا الدميم .

# أبــو الطيب المتنبى

(1)

#### سيرورة شعره – قوة المتنبى – عناصر قوته(١)

لى عامان وبعضُ عام لم أرّ ديوان المتنبي . وكنت قبل ذلك لا أدمن قراءته ولا أكثر من مراجعته ، وإذا تناولته لا أعكف عليه عكوفي على غيره من شعراء العرب من مثل ابن الرومي والمعرّى والشريف ، وقد أبدأ القصيدة فلا أتم قراءتها . وربما استوقفني بيتٌ في أول مقطع منها فأضع الديوان وأذهب آخذ فيما فتحه لي البيتُ من أبواب التفكير . ولا أزال ماضيًا على سنني حتى أنسى الشاعر وما قرأت له ، ولا أذكر أني قرأت له في حياتي قصيدتين في يوم واحد . ولكني على شغفي بغيره ، وقلة انبالي ومواظبتي عليه ، وطول الفترات التي قد تمضي قبل أن أعود إليه -أنول على الرغم منْ كل ذلك أراني أحفظ من شعره أكثرُ ثما أحفظ لسواه، وإن لم أكن بالقوى الذاكرة ، ولا بالذي يحفظ لشاعر ، كاثنًا من كان ، شيئًا يُذكر مهما بلغ من حبى له وكثرة مطالعتي لكلامه . وقد أنسى له البيتَ كنت أظنني ذاكرُه ولكني لا أنسى معناه . وقد تعابِثني الذاكرةُ فلا أجد حتى المعنى حاضرًا ، ولكنى على هذا أحسه ، وإن كان يعييني تحديده وإيضاحه ، وأشعر كأن أثره شائعٌ في صدري ، مستفيضٌ في جوانب نفسي، مالي لشعاب قلبي . فأقنع بهذا الاحساس الغامض واستغني

A THE RESERVE THE PARTY OF THE

 <sup>(</sup>١) كتب هذه المقالات بمناسة ظهور مؤلف حديث عن المتنى وقد تناولنا فيها
 ما أغفله أو أخطأ فيه المؤلف . فموضوعاتنا محدودة بهذا القصد .

به عن المعنى الذي أحدثه ، وأستشعر الرضى والغبطة كأنبي حللتُ مشكلةً أو جلوت معمتي .

ولقد فقدت نسخة ديواته - أو بعتُها - فلم أشعر بالحاح الحاجة إليه وكنت كلما نازعتني نفسي أن أشتريه أقول ما ضرورة ذلك ؟ أليس خيرًا أن يحيا المتنبي في نفسي من أن يعيش على رفٍ في المكتبة ؟ أترى الغابة من الأدب هي اقتناء الكتب ؟ لا . وليست هي أن يكون المرءُ كثيرُ الحفظ أو مدمن القراءة لما لا ينتفع به . وحسب المرء من الكتب أثرها في نفسه وفعلها في تهذيبها ورفع مستواها وصقلها . ولخيرٌ له أن يقرأ ، وينسي لفظ ما قرأ بل معناه أيضًا ، ما دامت الفائدة قد حصلت . والنفس إذا كانت خصبة مستعدة تنمي البذرة التي غرست فيها ، وليس يمنع النماء أن البذرة تحت التراب مدفونة .

ولكن لماذا يبقى عندي من كلام المتنبي ما لا يبقى من كلام سواه ؟ الذاكرةُ واحدة وليس هو بأحب إلى وأعز على من الشعراء الفحول غيره ؟ أيكون تعليل ذلك أن حُفّاظ شعره كثيرون وأن أبياته متداولة ملوكةٌ تُساق في كل معرض من معارض الاستشهاد والاقتباس، وأن كثرة سماعي لشعره من أفواه الناس ورؤيتي إياه موردًا في غضون الكتابات - كل ذلك كان من آثاره أن علقت أبيات كثيرة له بذاكرتي ؟ هذا التعليل لا يزحزح المسألة عن موضعها قيد أتملة ، ويبقى بعد ذلك أن نسأل لماذا نرى الناس أحفظ لشعره وأكثر رواية وتمثلاً به منهم لشعر غيره ؟ وكل ما هنالك من الفرق أن دائرة السؤال اتسعت قصارت عامة تشمل الناس جميعًا بعد أن كانت خاصة قاصرة على كاتب هذه السطور ؟

وعندنا أن علة هذه السيرورة التي رُزقها شعرُ المتنبي هي أن في شعره « قوةً » تخطئها قيم عداه من مشاهير شعراء العرب ، وإذ كنا لا نحب

أن يكون كلامنا مبهمًا فالأولى والأمثل أن نخرج من هذا التعميم إلى النخصيص ، وأن نبين مظاهر هذه « القوة » في المتنبي ، وقد لا نحصيها أ, نستطيع الاتيان على أكثرها ، ولكن هذا لا قيمة له ولا خطر ، وليست غايتنا الاستقصاء فإن المقام أضيق من أن يتسع له ، والوقت أقل من أن يعين عليه . وعلى أنه لا حاجة بنا إلى التقصى وحسبنا أن ندل المحتاج من القراء إلى الطريق وليسر هو بعد ذلك على الدرب .

لم يكن المتنبي من المكثرين بل من المقلين ، وهو على على اقلاله لا يُطيل قصائده . وقد حسب له الواحدى ما اشتمل عليه ديوانه فبلغت عدة أبياته ممسة آلاف وأربعمائة وتسعين وهذا كل ما قاله في أكثر من خمس , ثلاثين سنة . وقد قال ابنُ الرومي مثلاً في ثلاثين من قصائده الطوال أكثر من هذا . وهذا على الرغم من طول اتصاله يسيف الدولة وكافور خاصة وبغيرهما من مثل ابن العميد وعضد الدولة . وهذه رواية صاحب « الصبح المنبي » قال إن أبا قراس الشاعر قال يومًا لسيف الدولة وكان فريبه « إن هذا المتسمى كثير الادلال عليك ، وأنت تعطيه كل سنة ثلاثة آلاف دينار على ثلاث قصائد » وهي رواية قريبة من الصحة وإن لم تكن في الصميم من حبة الصواب . لأن المتنبي إنما كان يقول الشعر في سيف الدولة إذا عرضت مناسبة لذلك كغزوة أو نحوها ولم يكن فارضاً على نفسه أن يقول ثلاث قصائد في كل عام ، ولكن العبارة صحيحة في دلالتها على أن المتنبي كان يُقل من الشعر ولا يكثر ، وإنه كان أشبه بصديق لما وحه منه بشاعر وظيفته الثناء عليه ، وكان المتنبي فضلاً عن ذلك يستنكف أن ينشد وهو قائم ، وقد بدأ حياته بالتطلع إلى ولاية أمر من أمور الدنيا ولم يزل يطمع في ذلك إلى أن وافاه الحينُ . وفي هذا وحده ، نضلاً عن حوادث حياته ، دلالة كافية على روحه وإنه من أصحاب

الشخصيات القوية التي خُلقت للكفاح والنضال لا للاستخذاء والتمسم بالاقدام ، وهذه الشخصية البارزة ظاهرة في شعره وحسبك شاهدًا عليها أنه لما شعر بتغير سيف الدولة دخل عليه وأنشده قصيدةً يعاتبه بها وفيها

ومالى إذا ما اشتقت أبصرت دونه وقد کان ایدنی مجلسی من سمائه أهدا جزاء الصدق إنكنت صادقًا

وهو أشبه بالمحاسبة منه بالمعاتبة . وأدل من ذلك قصيدته التي مطلعها : واحرٌ قلباه ممن قلبه شبم وقيها يقول :

يا أعدلُ الناس إلا في معاملتي أعيدها نظــراتٍ منك صادقةً ( يعنى أبا فراس وحزبه ) .

سعلم الجمعُ ممن ضم مجلستا أنا الذي نظر الأعمى إلى أدبي أنام ملءَ جفوئي عن شواردها وجاهل مده في جهلـه ضحكي إذا رأيت نيسوب الليث بارزة إلى أن يقول :

يا من يعز علينا أن نفسارقهم ما كان أخلفنا منك م بتكرمة إن كان سركم ما قسال حاصلنا وبيتنا - لو رعيتم ذاك - معرفة

107

تنائف لا أشتاقها وسساسيا

أحادث فيهما بدرها والكواكبا أهذا جزاء الكذب إنكنت كاذبًا؟

فيك الخصام وأنتالخصموالحكم أنتحسب الشحمَ فيمن شحمهُ ورم

بأننى خيرٌ من تسعى به قدم وأسمعت كلماتي من به صمم ويسهر الخلق جراها ويختصم حستى أتته يسلم فراسة وفم فلا تظنن أن الليث بيتسم

وجداننا كل شيء بعدكم عسدم لو أن أمركم من أمرنسا أمسم فعا لجرح إذا أرضاكم ألم إن المعارف في أهل النهي ذمم

ويكسره الله مسا تأتون والكرم أنا الثريا ، وذان الشيب والهرم أن لا تفارقهم فالراحلون هم وشراها يكسب الإنسان مايصم شهبُّ البزاة سواءٌ فيه والرخم قد ضمن الدرُّ إلا أتـــه كلــم

وليس هذا بكلام مداح مأجور وما كان ليصدر عنه لولا شعوره بنفسه وبحقه ، وأنه فوق أن يُعد أحد الأذيال . وقد أنس إليه سيف الدولة على أثر هذه القصيدة وعاد فأدناه ، وقال بعض الرواة وقبــَل رأسه وأجازه .

كم تطلبون لنا عيمًا فيعجزكم

ما أبعد العيبوالنقصان عن شرفي

إذا ترحلت عن قوم وقد قلروا

شر البلاد بلاد لا صديق بها

وشر مــا قنصته راحتي قنصٌ

هذا عتابك إلا أنب مقة

ومن الإطالة في غير محل لذلك أن نفيض في بيان شعور المتنبي بنفسه ، ومعرفته لقدره ، وطموحه وبروز شخصيته ، وكفى دليلاً على ذلك قوله

ولو لم تكوني بنت أكرم والد لكان أباك الضخم كونك لي أما وهو فيي شعره يأخذ بيدك إلى ما يريد مباشرة ، ولا يطيل اللف والدورانُ معك إلى غايته . وهذا من أسباب القوة . وليس ممن يهذرون ولا يقدرون قبمةَ الاقتصاد أو يحشون كلامهم بما يراد به التظاهرُ والمفاخرةُ بسعة المجال وطول الباع . بل هو يدفع إليك المعنى الذي فكر فيه وأنضجه ، تامًا محبوكًا لا يحتاج إلى زيادة ولا يتأتى نقصُ حرف مما عبر به عنه ، كقوله : ومن عرف الأيام معرفتي بها وبالناس ، روّى رمحه غير راحم فليس بمرحر إذا فاغروا به ولافي الردى الجاري عليهم بالم

ثم يتركك وشأنك وما يبدو لك في هذا الذي ألقاه إليك . إذا شئت خالفته أو وافقته ، أما هو فيتام كما يقول مل، عينه ولا يبالي كيف وقع كلامة من نفسك بعد أن ألقاه بلهجة الجزم القاطعة التي لا تردد فيها .

#### (\*) شخصيته وجوانبها – موقفه من كافور

يقول ابنُ رشيق في كتاب العمدة : « ثم جاء المتنبي فملاً الدنيا وشغل الناس » ووُفق بهذه العبارة الوجيزة إلى ما عجز عنه سواه من النقاد والشراح والخصوم والأنصار . والواقع أتنا لا نعرف شاعرًا آخر كان له من الشأن ما كان للمتنبي ، أو أحدث في عالم الأدب مثل ضجته ، وأثار من العداوات المرة بعض ما أثار ، حتى ولا ابن الرومي الذي بسط لسانه في كل عرض حتى خافه القاسم وأشفق أن يستطيل عليه بمثل ما وصم به غيره فدعاه إلى الطعام ودس له السم فيه . وحسبك دليلاً على عمق ما تركه المتنبي من الأثر في بعض النفوس قولُ الجرجاني عن فريق خصومه إنه ( أي هذا الفريق ) « يسابقك إلى مدح أبي تمام والبحتري ويسوّغ لك تقريظ ابن المعتز وابن الرومي حتى إذا ذكرت أبا الطيب ببعض فضائله وأسميته في عداد من يقصر عن رتبته امتعض امتعاض الموتور ونقر نفارَ المضيم فغض طرفه وثني عطفه وصعر خده وأخذته العزة بالاثم » .

ولا يُعقل أن تكون علةً ذلك أن شعر المتنبي يهيج هذا النفارَ ويغرى بذلك الامتعاض ويشعر القارئ كأنهُ بطبيعته وتر أو ضبيم . فإنا تقرؤه في عصرنا هذا فنوافقه أو نخالفه ونستجيد قوله أو نسترذله ونعجب به أو لا نعجب ، ولكنا لا نحس شيئًا من هذا الذي يصفه الجرجاني في كتاب الوساطة . ولا شك أن الناس كانوا مثلنا على عهده ولكنهم كانوا فريقين : فريقًا يراه ويعرفه ويبلو منه بعض صفاته ، وفريقًا لا ينأدي إليه سوى شعره ولا يحكم عليه إلا به وبأخباره مثلنا . وقد روى عن أحد النحاة ، واسمه أبو على الفارسي ، إن بيته كان في طريق المتنبي إلى عضد الدولة . ولو كان غيره مكانه لمهد لهذا المعنى وراح يسوق الحجج والأمثلة والشواهد على صحته وسداده حتى يملك ، ولأغرق هذه الخلاصة في بحر من الكلاء حتى تعود وليس لها أثرٌ محسوس . وأين من يدعى مثلاً أن المتنبي هو الوحيد الذي له معان مستجادة وأبيات متخيرة وأمثال حكيمة ؟ أليست دواوين الشعراء حافلة بنظائر ما في شعر المتنبي ؟ ولكنها ليست سائرة على الألسن لأن أصحابها لم يُرزقوا رجولة المتنبي التي تخرج البيت مخرج المثل ، ولم يمنحوا مثله إحكام التسديد إلى الغاية ، والاقتصاد إلى الحد الواجب ، وحسن تخير الألفاظ التي يؤدي بها المعنى ، والحلاوة في سبكها وتعليق بعضها ببعض . وهي صفات قلما يخلو منها شاعرٌ كبير ولكنها لا تؤدي إلى مثل ما تحسه من القوة في شعر المتنبي إلا إذا اجتمعت ، ولو إنه كان كابن الرومي مولعًا بشرح المعنى وتصفيته والتوليد منه ، أو كالشريف كلفًا بفخامة اللفظ ورنة الأسلوب وجزالة التعبير، أو كمهيار في حشوه وفتور روحه ، أو كالمعرى في التردد وكثرة الموازنة والتحليل - نقول لو إنه كان كهؤلاء لما أجدت عليه مزاياه الأخرى . نعم كان يكون له محا" رفيع بينهم ولكن شعره لم يكن ليسير هذا المسير ، ولا كانت الأمثال والحكم تكثر فيه هذه الكثرة . وقد لا توافقه على ما يذهب إليه من الرأى ولكنه لا يسعك إلا أن تحترم منه ما تحسه في شعره من عمق الاقتناع ، ومن قوة الجزم البات، وإلا أن تتأثر بطريقته المباشرة في العبارة عن فكرته، وأن تشعر بقيمة اقتصاده وما ينم عليه ذلك من يقينه إن الأمر لا يحتاج إلى أطناب وإسهاب ، وإنه بديهي يلمس السداد فيه ويحس وإلا أن تفتنك موسيقية الأسلوب وحلاوته وإن كانت أشبه بموسيقي الحرب!

ولكن المتنبي كثيرًا ما يُوهي بقوته هذه فيسيء استعمالها ويأتني بالثقيل والذي تستك منه المسامع ، وبالضعيف المهلهل . ولهذا كثرت السفاسف وحفل بها شعره وإن كان كثير من ذلك مما قاله في صباه أو مما تعمده ولا عجب ! فإن عثرة الوثاب شديدة .

وكان أبو على هذا يستثقله ولا يرتاح إلى ما يأخذ به نفسه من الكبرياء ، وكان ابن جني كثير الاعجاب بالمتنبي يكره من يذمه ويحط منه ويسوءه إطناب أبي على في ذمه ، واتفق أن أبا على هذا قال يومًا ، اذكروا لنا بيتًا من الشعر نبحث فيه فبدأ ابن جني فأنشد : المقدم و عند من

حلت دون المزار فاليوم لو زر ت لحال النحول دون العناق فاستحسنه أبو على واستعاده ، وقال لمن هذا البيت فإنه غريب المعني ؟ فقال ابن جني للذي يقول :

أزورهم وسوادُ الليل يشفع لي وأنثني وبياضُ الصبح يُغرى بي فقال والله هذا أحسن فلمن هذا ، فقال للذي يقول : ووضع الندى في موضع السيف بالعلى

مضر كوضع السيف في موضع الندي فقال وهذا أحسن والله ! لقد أطلت يا أبا الفتح فأخبرنا من القائل ؟ قال هو الذي لا يزال الشيخ يستثقله ويستقبح فعله وزيه وما علينا من القشور إذا استقام اللب ؟ قال أظنك تعنى المتنبي ؟ قال نعم ، قال والله لقد حببته

نقول ونحن لا نطمئن كثيرًا إلى أمثال هذه الروايات ولا نمنحها ثقتنا التامة ، ونشتم من أكثرها رائحة التأليف والاختراع ، ولكن هذه الرواية في ذاتها معقولة وإن كان يلاحظ أن ابن جني لم يتخير أجودً ما للمتنبي وما يصح أن يبهر من شعره ، ولكنا نحسب ابن جني تعمد أن لا ينشد من كلام أبي الطيب ما عليه طابعه الخاص ، مخافة أن يقطن أبو على فيزهد في الاستزادة ويفوت على ابن جني غرضه ويقطع عليه متوجهه ، فَآثر صاحبنا أن ينشده من الأبيات ما قدر أن يكون أوقع في نفس لغوى

نوى مثل أبي على الفارسي . على أننا إنما سقنا هذه القصة شاهدًا على أن « شخصية » المتنبى هي التي أقامت قيامة الناس في زمنه وجعلتهم لا يعدون فريقين : أنصارًا متعصبين وخصومًا متعنتين . وذلك ما تفعله المخصية قوية ، كالعاصفة لا يبقى أحد إلا عُنى بها وأكثرت لها .

وما حاجتنا إلى القصص والأخبار نسوقها وتستشهد بها على ضخامة شخصية المتنبي ؟ إن شعره أصدقُ راوٍ وأوثق شاهد . وإذا كنا في حاجة إلى شاهد من غيره فكفي ما قاله رجل ساذج بفطرته في رثاء المتنبي لما بلغه تبله ، وهو رجل يدعونه أبا القاسم المظفر بن على الطبسي لا تحسب أديبًا زأ له أكثر من هذه الأبيات:

إذ دهانا في مشمل ذاك اللسان

أى ثان يُرى لبكر الزمان ؟

وفي كبرياء ذي سلطان

لا رعى الله سـربّ هذا الزمــان ما رأى الناس ثاني المتنبي كان من نفسه الكبيرة في جيش هـ و فـي شــعره نبيٌّ ولكــن

ظهرت معجزاته في المعــــاني والبيت الثالث هو الشاهد. وقد فطن فيه صاحبنا أبو القاسم إلى الحقيقة ، وانظر بعد ذلك إلى قول المتنبى نفسه من قصيدة له يهنئ فيها كافورًا بيناء دار :

فارم بي ما أردت مني قاني أسدُ القلب ، آدميُّ السرواء وفؤادى من المسلوك ، وإن كا ن لساني يُري من الشعراء

وإنه لكذلك ، وما به من عيب إلا ما تكشف عنه الشهرة . والشهرة إذا استفاضت ، صار صاحبها هدفًا لعيون الخلق والسنتهم ، تلك تفلي وتنفب ، وهذه تروى وتسرد ، حتى تعود كل كلمة لصاحب الشهرة عفوظة ، وكل حركة ملحوظة ، وكل عمل محسوبًا ، وكل رأى مكتوبًا ، وحتى تشغل التوافة من أعماله ، والفلتات من حركاته أو أقواله ، أكثر من

محلها الصحيح . فيشتهر بالبخل وقد لا يكون كرًا بخيلاً ، ويوصم بالجين ولعله أجراً ذي قلب ، وهذا هو الذي مُني به المتنبي .

ولقد ذكرنا في مقالنا السالف أنه لم يكن يعد نفسه شاعرًا يُثنى على سيف الدولة ويدون وقائعه وحسناته ويمشى في ظله ، بل صديقًا وكفئ ، وأوردنا من شعره بعض ما ينم على ذلك ، ولم يكن حيال كافور إلا كذلك . تأمل قوله وهو يهنئه :

وأنا منك ، لا يُهنئ عضو بالمسرات سائر الأعضاء ولو سوى المتنبى لشعر بالضعف أمام القوة المادية التي يملكها الملوك الذين غضب عليهم وجفاهم وهجاهم . ولكنه كان يشعر بقوة لمائية نكافئ في نظره قوة الجيوش وبأسها ، بل كان يحس أن في وسعه أن يعتو ويسطو كذلك على العاتين والساطين ، فمن ذلك قوله لما خرج من مصر :

لتعلم مصر ومن بالعراق ومن بالعواصم أنى الفتى وأنسى وفيت وأنى أبيت وأنى عتوت على من عتا

ولو شاور الحزمَ الدنيوى لما أصدر هذا الاعلان ، ولا أشهر هذا الانذار ،
ولحظر له أن يتقرب إلى من نابذهم قبل مضيه إلى مصر كسيف الدولة
على الأقل . ولكن المتنبى ليس من هذا الطراز لأنه لا يعرف ضعف النفس
ولو خلت يده من كل وسائل البطش وكثر عُداته وقل إخوانه . فنفسه
أبدًا شابة قوية على الأيام كما يقول :

وفي الجسم نفسٌ لا تشيب بشيبة ولو أن ما في الوجه منه حراب يغير منى الدهرُ مـــا شاء غيرُها وأبلغ أقصى العمــر وهي كعاب

لا يكر به أن يفارق وطنه إذا نبا به مقامه فيه ، ولا تحز في عظامه الفاقة ولا يلين عزمه بعد الشقة وكثرة الأعداء وقلة الأسباب إذا وجد

ما يركب فيها ، وإلا فالسير في المهامه والقفار على الأقدام أشرف وأفخر وأمثل به :

غنى عن الأوطان لا يستفزنى إلى بلد سافرت عنه ، إياب وعن ذملان العيس إن سامحت به وإلا ففى اكوارهـن عقـاب

وماذا يهمه ؟ إن مطلبه ضخم ومرادّه عظيمٌ ، وعلى قدر علو المطلب نكون صعوبة المرتقى ، وهو لعظم ما يحس من ذات نفسه يدرك أنه وحيد نى هذه الدنيا ، فوطنه وغيره سواء :

أممُّ بشيء والليالي كأنها تطاردني عن كونه وأطارد وحيدٌ من الخلان في كل بلده إذا عظم المطلوب قل المساعد

وهو لعظم رجولته يستنكف من صفات النساء ويتبرأ مما يُجمّلهن حتى من غير أن تدعو مناسبة إلى هذا التبرؤ ويقول ١ وما بى حسن المبشى ١ أن إنه ليس جميل المشية ، والواقع أنه كان مشاء قوياً صبورًا على المشى سريعًا فيه ، حتى زعموا أنه كان يوهم أغراز البدو أن الأرض تطوى له ، وبلغ من ذلك أنه لما رثى خولة أخت سيف الدولة نعتها بصفات الرجال وأخرجها من جنسها ، ولم يرض إلا أن يجعلها ١ غير أنفى العقل ١ وإن كانت قد خلقت أنثى ، وإلا أن يفضلها على عشيرتها التى نمتها وذلك حيث يقول :

فإن تكن خُلقت أنثى لقد خلقت كريمةً غير أنثى العقل والحسب وإن تكن تغلبُ الغلباء عنصرَها فإن فيالخمر معنى ليس في العنب

ومثل ذلك رثاؤه لعمة عضد الدولة حين أشار إليها بضمير المذكر وقال إن حسن ذكرها ينم على تذكيرها :

يُحسبه دافســــــه وحــــــــة ومجده في القير من صحبه ويظهر التذكير في ذكــره ويستر التأنيث في حجبـــه

قد يقال : إذن فما بال هذا الرجل القوى العاتى لا يرى أن يقصد إلا كافورًا بعد أن فارق سيف الدولة على حين كان كثيرٌ من الأمراء يتوقون ويشتهون أن يقدم عليهم ، فأحقدهم باطراحه إياهم وصمده إلى كافور ؟ والجواب إنه لم يمدح كافورًا لأنه رآه أهلاً لمدحه ، بل طمعًا في ولاية بعض أملاكه ، كما هو مشهور معروف . أما المدح فإنا والله نراه تهكم به ولم يتن عليه ، وما قرأنا له قصيدة في كافور إلا عثرنا فيها على بيت أو أبيات تشعر بأن المتنبى كان يركبه بالدعابة ويرى نفسه أجل وأخطر شأنًا من أن يمدحه ، ونورد لذلك بعض الشواهد . قال :

أنت أعلى محلة أن تُهنى بمكان في الأرض أو في السماء ولك الناس والبلاد وما يسر حين الغسبراء والخضراء

فمن يرى فى قوله هذا مدحًا ؟ أى امرى يقال له هذا ولا يدرك أنها مباغة قد جاوزت كل حد مع أعظم التسامح حتى انقلبت هجاء ؟ ومن الذى يرضيه أن يقال له إن لك ما بين السماء والأرض ؟ أليس هذا فرارًا من النهنئة ؟ قد يقال : ولكن المتنبى كثير المبالغات وتلك عادته . حسن ! فتأملوا إذن قوله واذكروا أن كافورًا أسودُ الجلد :

يفضح الشمس كلما ذرت الشمس

بشمس منيرة سوداء

شمس سوداء تفضح شمس النهار؟؟ ولقد اضطر المتنبى لما نظم هذا البيت أن يفسر المعنى ويؤوله على خلاف عادته من إلقاء الكلام وترك الناس وشأنهم ، فيه وجارى ابن الرومي في هذه المرة فقال :

إن في ثوبك الذي المجدد فيه لضياة يزرى بكل ضياء إنما الجلد ملبس، وابيضاض النفس خير من ابيضاض القباء

ولم يكتف بذلك بل راح يقول له في نفس القصيدة إنه أمل العيون ! وماذا ترى العين في كافور الأسود ، الضخم البطن ، القبيح السحنة ، الغليظ « المشفرين » ؟

(یا رجاء العیون) فی کل أرض لم یکن غیر أن ( أراك ) رجائی أیمکن أن یستقیم المعنی ویُعقل إلا علی تأویل واحد هو أنه اشتاق أن یصر عبد السوء هذا الذی صارت له فی مصر دولة کا یحب المرءُ أن یری زدًا یقلد الآدمیین مثلاً ؟

وأدل على شعور المتنبى وهو يمدح كافورًا قولةً من قصيدة أخرى . أما تغلط الأيام في بأن أرى بغيضًا تنائى أو حبيبًا تقرب ؟ ومن أقرب إليه يومئذ من كافور وأبعد من سيف الدولة ؟ وما الداعى إلى ذلك ، والمناسبة لا تستوجبه ؟ ولم يكتف ببيت واحد بل أنشأ يقول بعد أن وصف سيره وقدومه إلى مصر :

عشيةً أحفى الناس بى من جفوته وأهدى الطريقين الذي أتجنّب وهل من المدح أن يقول لك قادمٌ عليك أن أرشد الطريقين هو الذي تجنبته وأضلهما الذي سلكته ؟ وقد زاد المتنبى الطين بلة فقال :

وسا طربی لمسا رأیتك بدعة ! لقد كنتُ أرجو أن أراك فأطرب فجعله هزأة وأضحوكة وقرر أن لا غرابة إذا طربت لما رأیته . وقد نطن ابن جنی إلی أن المتنبی أراد الاستهزاء فقال « لما قرأتُ علیه ( علی المتنبی ) هذا البیت قلت جعلت الرجل أبا زنة ( وهی كنیة القرد ) فضحك » . وشر من ذلك وأدهی قولهٔ بعد هذا البیت :

وتعذلني فيك القوافسي وهمتي ، كأني بمدح قبل مدحك مذنب

والشطر الأول صريحٌ في السب والهجاء وإن كان قد رقعه في الشطر ناني .

وحسبنا أن أبا الطيب لما انصرف عن مصر شعر أن عليه أن يعتذر للأدب ثما تكلفه من مدح كافور ، فقال ما معناه أن الناس هم الذين أحوجوه إلى مدحه ، وأن هذا المدح كان عبارة عن هجاء للخلق لأنهم اضطروه أن يقصده وهذا قوله :

وشعرِ مدحت بــه الكركدن بين القريـض وبــين الرُقـــي فمــا كان ذلك مدحاً لــه ولكنــه كان هجو الــوري

ولم یکن یخفی عن کافور أنه ما قصده حبًا فیه بل لیستعین به علی کبت خصومه ، فقد کان یقول له فی وجهه أن قومًا خالفوه فی محیثه إلی کافور ولم یسایروه إلیه استنکافًا فذهبوا شرقًا وحضر هو :

وما شَنَتُ إلا أن أذل عواذلى على أن رأيي في هواك صواب وأعلم قومًا خالف وني فشرقوا وغربت ، أنى قد ظفرت وخابوا

وما هذا من المدح في شيء على الرغم من احتراسه في الشطر الثاني من البيت الأول .

#### (٣)

#### اعتراض مدفوع – المتنبى ومظاهر الرقة – طماحـه – بعض مشابه من نابليون

تلقيت اليوم رسالة من الأستاذ الشيخ عبد العظيم يوسف يتكر فيها على بعض ما ذهبت إليه في كلامي على شخصية المتنبى ويؤاخذني على قولى « وهو لعظم رجولته يستنكف من صفات النساء ويتبرأ مما يجملهن حتى من غير أن تدعو مناسبة إلى هذا التبرؤ » ويقول « وما اي حسن

المشي » أي أنه ليس جميل المشية والواقع أنه كان مشاءً قويًا صبورًا على المشي سريعًا فيه إلنح » .

وأتا اجتزئ من رسالة الأستاذ بما يمس الموضوع دوني ، قال تعليقًا على هذه الكلمة : « وهذا رأى إد لا تغتبط الحثالة من الافناء إذا امتدحت به ولا ترتاح السفلة من الدهماء إذا ألبسته ، يله ذا البطولة كالمتنبي ، فصرف هذه الصفات إلى مزنون بالتخنث أحق وأجدر ، فارجع فيها بصرك كرة أخرى . ولقد ظهر منك بعض التردد والانكار لهذا الوصف إذ تقول « من غير أن تدعو مناسبة إلى هذا التبرؤ » ومنشأ ما فرط وهمك إليه فيما أحسب ، هو اقتطاعك لجزء في بيته عما يلتحم به قبله وبعده ، وتأويلك له على حسب ما يتبادر إلى الذهن لأول وهلة من لفظه ، فجاء معناه كا ترى . وقبل مساق البيت مشدودًا بأواخي أخويه ، أقول إن قول العرب ما بي وقبل مساق البيت مشدودًا بأواخي أخويه ، أقول إن قول العرب ما بي وقبل مساق البيت مشدودًا بأواخي أخويه ، أقول إن قول العرب ما بي وفين قصيدته التي أثبتها عند وصوله الكوفة من مصر يهجو كويفيرها ونواطيرها الغافلين عن أعمال الثعالب ويصف منازل سيره التي اجتاب ومصاعب سبله التي اجتاب بيه وما اثنا المنافلة :

ألا كلُّ ماشيةِ الخيزل فدى كل ماشية الهيبي وكل نجاة بجاوية خنوف - وما بي حسن المشي ولكنهن حبالُ الحياة وكيد العداة وميط الأذى

واضح جليًا أنه يفدًى الخيل والنياق وضروب سيرها بكل امرأة جميلة حسنة المشية ، ويقول وما بي حسن مشي النسوة أى لا آبه ولا أحفل بمحاسن مشيهن ، وتحتمل العبارة وجهًا آخر أن تكون الألف واللام في المشي عوضًا عن ضمير مضاف إليه يرجع ، لا إلى المرأة ، لكن إلى الخيل والإبل ، أى أنه لم يؤثرها على النساء لحسن مشيها على مشيهن ، كلا فإنه والإبل ، أى أنه لم يؤثرها على النساء لحسن مشيها على مشيهن ، كلا فإنه

لا يهتم ولا يحفل ما يشتغل به الضعفة من التلهي بالمحاسن البادية ولكيد اعتصم بها فوصل ساحل الحياة وشارف بر السلامة فأعاناه على كيد عداه وكبتهم ودفع أذاهم عنه . ذلك هو المعنى الفحلي تبرق أساريره بأشعة الصواب وهو مراد أبي الطيب في مقام المفاضلة بين الماشيتين ».

نقول والذي يقرأ هذا يحسبنا وصمنا المتنبي بسبة ، وطوقتاه بعار ! أ. يتوهمنا على الأقل لم نفهم معنى البيت ، وما فعلنا شيئًا من هذا وإنما أردنا أن نتخذ من قوله دليلاً على نزعته . ولا بأس من العود إلى هذه النقطة لنجلوها وندفع الأشكال فنقول إن الخيزلي هذه مشية يصفونها بأن فيها استرخاء وتفككًا من مشية النساء ، والهيدييي مشية سريعة للإبل والخيل ، والنجاة الناقة السريعة التي تُنجى راكبها والبجاوية نسبة إلى بجاوة واليها تُنسب النوق . ومعنى الأبيات الثلاثة : فدت كل امرأة تمشى الخيزلي كلُّ ناقة تمشى الهيديي ، أي أنه ليس من أهل الغزل وليس به حب النساء وإنما هو رجل أسفار يحب كل ناقة سريعة السير توصل إلى الحياة وتكيد الأعداء

هذا هو المعنى الصريح الذي لا يحتاج إلى تأويل ولا يستلزم أن نحل الألف واللام محلُّ ضمير محذوف مضاف إليه ، والذي لم نتردد كما يزعمنا الأستاذ في استخلاص مدلوله وإضافته إلى أمثاله نما سقناه . وقد قلنا أنه رجل قوى عظيم الإحساس بالرجولة ومقتضياتها ، وان إحساسه هذا ظاهرٌ من استنكافه الطراوة والرخاوة ، ونفوره من نسبة شيء من ذلك إليه في نفسه أو فيما هو جاعلهُ أداة إلى غايته . وليقل الأستاذ ما شاء ، فإنه يبقى أن في الأبيات تعريضًا بمشية النساء المسترخية ، وذكرًا الزهادته فيها وعزوفه عنها ، وهذا شأن أبي الطيب في كل حالاته ، وهو لا يكره التطري في المشية وحدها ، بل يتجاوز ذلك إلى كراهة الترف والنعومة في جميع

مظاهرهما ، وإذا كان قد بقى بعد الذي سقناه في كلمتنا السابقة مستزادٌ بالبك قوله من قصيدة يمدح بها كافورًا .

وفي الناس من يرضى بميسور عيشه ومركوبه رجلاه والثوب جلده ولكن قلبًا بِـين جنبيّ مالـــــه مدی پنتھی ہی فی مسراد أحدہ بری جسمه یکسی شفوفا ترب فیخمار أن یکسی دروعاً تهده

والشفوف هي الثياب الرقيقة ، وتربه أي تنعمه والمعنى ظاهر ، يقول قلبي لا يطلب رفاهية لجسمه بأن يكسوه ثيابًا رقيقة ناعمة ، وإنما يطلب لِسَ الدروع الثقيلة ، حتى الثياب الناعمة لا يرتاح إليها وإن كان مضطرًا أن يلبسها ، إذ كان لا يسع أحدًا أن يظل في الدروع وحلق الحديد ، وتراه حتى إذا اضطر إلى المفاضلة بين امرأة وامرأة ، آثر الساذجة الجمال التي لا تكسب نفسها الحسن بالاحتيال والتي لا يكون حسنها إلا طبعًا لا مجلوبًا ومن قوله في ذلك .

ما أوجهُ المستحسنات بــــه كأوجه البدويــــات الرعابيب حسن الحضارة مجلوب بتطرية أفدى ظباءً فلاةٍ ما عرفن بها ولا برزن من الحمــــام ماثلــــة

وفي البداوة حسنٌ غير مجلوب مضغ الكلام ولاصبغ الحواجيب أوراكهسن صقيلات العواقيب

لقد كان للمتنبى شغلان بمساعيه عن الحياة الرخوة ، وعما يروق الضعفاءُ وأوساط الناس من العيش الناعم اللين . ولقد افتتح حياته بما ختمها به : بطلب ذلك « الشيء » الذي ليس له غاية تعرف ، أو حد يوصف والذي يبتر العمر كم قال في صباه .

إذا لم تجد ما يتر الفقر قاعدًا فقم واطلب الشيّ الذي يبتر العمرا وهو لا يعرف على وجه الدقة ماذا يريد من الأيام . نعم لقد طلب الحكم ، وبغى أن يؤمر على الناس ، ولكنى أحسب أن لو كان تال ذلك

لما قنع به ولا قعد عن الطلب . ذلك أن نفسه تجيش برغبة جامحة عنيفة فيما تحسه من أبياته الآتية ، وإن كان لم يسعه ، ولا يسعك تحديدُه .

ولا تحسبن المجـــد زقًا وقينــة فما المجد الاالسيف والفتكة البكر وتضريب أعناق «الملوك» وأن تُرى لك الهبواتُ السود والعسكرالمبر وتركك في الدنيا «دويًا» كأنما تداولُ سمعَ المـــر، أتملهُ العش

هذا هو الذي يبتغيه . يريد أن يدوخ الدنيا وأن يترك فيها دويًا لا ينقطع أبد الدهر ، ولو شاعر غير المتنبى قال هذه الأبيات لجاء البيت الثاني على الأرجح هكذا .

وتضريبُ أعناق «الرجال» وأن تُرى لك الهبواتُ السود والعسكر المجر

ولكن نفس المتنبى فوق هذا ، أعناق الرجال العاديين يتركها لعسكره . أما هو فلا يضرب إلا أعناق « الملوك » . ولو شاعر غير المتنبى قال هذا وراح فى كل شعره يطلب هذا المجد ، ويذكر الفتكات البكر ، لابتسم القارئ ابتسامة المسرور من هذه المبالغات الظريفة الجوفاء ! ولكنك تقرؤها للمتنبى الفقير ، الصغير النشأة ، الذي زعموه ابن سقاء ، وقال بعضهم فى هجاته أن أباه :

عاش حيثًا يبع بالكوفة الماء وحيثًا يبيع ماء المحيا نقول تقرأً له هذا - وتلك نشأته - فلا تضحك ولا يخامرك شك في صدقه وفي إخلاص سريرته حين يتحدث إليك بهمة نفسه ومطمح قلبه، وتحس أنه لو كان الحظ آتاه وحباه الملك لحاول أن يكون كالاسكندر المقدوني .

ولقد فخر غيره من الشعراء وباهوا بأصولهم ، وحدثوا عن أطماعهم

وطلبهم للمعالى ، ولكنك لا تجد غيره يسمى ما يطلبه « حقًا » له ! انظر نوله في مستهل قصيدة يمدح بها محمد بن سيار بن مكرم :

سأطلب «حقی» بالقنا ومشایخ نقال إذا لاقوا -خفاف إذا دعوا- وطعن كأن الطعن لا طعن عنده إذا شئت حفت بی علی كل سائح أذم إلى هذا الزمان « أهيله » وأكرمهم كلب ، وأبصرهم عم ومن نكد الدنيا على الحر أن يرى بقلبي - وإن لم أرو منها - ملالة،

كأنهم من طول ما التثموا مرد ، كثير إذا شدوا قليل إذا عدوا ، وضرب كأن النار من حره برد رجال كأن الموت في فمهم شهد فأعلمهم فدم ، وأحزمهم وغد وأسهدهم فهد ، وأشجعهم قرد عدوا لهم ما من صداقته بد

وبهذا الكلام الشامل يجبه ممدوحه ، ومن الغريب ، بل مما له دلالة خاصة ، أن أخفل قصائده بمثل هذا التحديث عن نفسه والإشادة بها أماديحه ، وإن أخلاها من ذلك أهاجيه . حتى لكأنه يتعمد أن يتنى على نفسه ويذكر فضلها قبل أن يتطرق إلى الثناء على ممدوحه !

ولم يكن من يقصدهم من الأمراء والملوك يستخفون بشأنه ، أو يقللون من خطره ، أو لا يعتدون برأيه . فقد كان اهتمامهم لمعرفة حقيقة رأيه فيهم عظيمًا . يدلك على ذلك ما حكاه عبد العزيز بن يوسف الجرجاني ، وكان كاتب الانشاء عند عضد الدولة ، عظيم المنزلة منه قال « لما دخل أو الطيب المتنبي مجلس عضد الدولة ، وانصرف عنه ، أتبعه بعض جلسائه وقال له « سلم كيف شاهد مجلسنا ؟ وأين الأمراء الذين لقيهم منا » قال فامتنات أمره ، وجاريت المتنبي في هذا الميدان ، وأطلت معه هذا القول ، فكان حوابه عن جميع ما سمعه منى أن قال « ما خدمت عيناى قلى كاليوم » فاختصر اللفظ وأطال المعنى ، وكان ذلك أوكد الأسباب التي حظى يها عند عضد الدولة »

4 9 9

بمن عرف الأيــــام معرفتي بها وبالناس ، روی رمحه غیر راحم فليس بمرحـوم إذا ظفروا بــه ولا في الردي الجارىعليهم باثم

ولكن بينهما على ذلك من الاختلاف ما بين اثنين عاش أحدهما بالفضيلة ، ونجح الآخر في حياته ثم هوي بغيرها .

### سخافة وحكمة – مقتضيات الخلود – العفو أو التعمد في حكمة المتنبي

أحكى للقارئ قصة شخصية تبقى سخافتها بي عالقة وإن كنت قد تفاديتها ، وتدل على مكان المتنبي من الفضل وحكمة الطبع ولولا ذلك ما سقتها : صنعت يومًا قصيدة ، هي قصة مروية على لسان بطلها ، وجعلتُ الجحيم مسرحها ، وتصورت فيها بعض ما يقع في دنيانا هذه وما تجيش به نفوسنا من شتى العواطف والغرائز الأرضية ، ونورد هنا بعض أبياتها في موقف ليفهم القارئ المراد :

فما راعنى غير مرأى اللعين وأنصف : إنه كيس ولولاه آضت حياة الورى جمال وليس لـــه مدرك ، واليس ، فاعلم ، أبو مرة ، غنى بقوتم والجالال سواء عليه أأنصفته وسا كان يعدم من حزبه فنازعني الشــوق أنّ أنتحيـــه

ولكن هذه النفس الكبيرة التي كان منها في جيش ، كما يقول صاحبة أبو القاسم المظفر بن الطبسي، لم تخل من مواضع الضعف وإن كان لم من ظروف حياته ما يبررها أو يجعلها معقولة على الأقل ، وأي نفس تخلو ؟ ألم يكن نابليون زمن المروءة والفتوة ؟ ألم يكن من أقل الناس كرمًا وأريحية ووفاء ، ومن أخونهم عهدًا ، وأغدرهم ضميرًا وأفجرهم يمينًا ، لا يأنف أن يتدلى إلى سرقة الحق ، أو يتسفل إلىالكذب ، أو يحقد على رجل من أعوانه فيقتله أو يسمه ؟ يظلم قواده ويتشر في صحيفته الرسمة ما بحب أن يُعرف عنه ما لا فيه للحق إنصاف . حتى بعد هويَّة وبعد أن ذهب إلى منفاه كان يزور الحديث ويختلق الأباطيل ويقلب الحقائق ؟ ولكنه على الرغم من كل ذلك عظيم بمزاياه وإن كثرت عيوبه . وكذلك المتنبي، وإن لم تكن العيوب واحدة . وليس نابليون بالعظيم الوحيد في الدنيا ، ولم نسقه مثلاً لأن المعايب مشتركة ، بل « لبعض » مشابه نراها بين الرحلين . فكلاهما وضيع النشأة ، على الأقل بالقياس إلى الذروة التي تسنماها والرفعة التي بلغاها كل في ميدانه . وكان كل منهما يحفزه طالً المجد ، ولا يدع له قرارًا دون أن يعرف لغايته حدًا . وكما أن المتنبي يرى أن المجد أن تترك في الدنيا الدوى الذي يصفه ، كذلك كان فابليون يقول و ليست الشهرة إلا ضجة عظيمة كلما اشتدت كان ذلك أذيع لذكرك وأطير لشهرتك ، ولتسلم أن القوانين والأنظمة والأمم كلها إلى فناء ، ولكر ضجيج الشهرة دائم خالد لا يوال يدوى في آذان الأجيال الآتية » وكلاهما كان يعلم أن لا وفاء ولا صداقة في هذه اللَّهَا ، ولا يرى ذلك ضائره . وكان تابليون يقول « ما للرجال والرحمة والرقة ؟ ذلك بالنساء أحرى . وأخلق بالرجال أن يكونوا كالسيف مضاء وكالطود ثباتًا ، ومن لم يأس من نفسه ذلك فليتنجّ عن ميادين الحرب والحكم » ويذكرنا قول المتنبي :

وأنفض أجوازهما والحجمسر إبليسس يسرمقني كسالتمر ظریف ، وإن كان ينبوع شر كجنات ربك ذات السلار وخير ولكـــن من المفتفــر ؟ له جرأة الليل إمّا اعتكر لا يســــأل الخلـــق أن ينتصر أم ارتبدت سياحته بالعسور رســـولاً ، وإن أعوزتــه النذر وخامرتسي الخوف مما يسر

مأدرك أني له وامت فحيا وانغض لي ا رأسله وقال ، وفي صوته نبرة الجليل! - إذا لم أكن فانك توشك أن تنقيض ألا انظر فتاتك تحسو الهوى يموج على عطفها شعرها تبارك حالق هذا الجمال وطويي لمن قاد غدا لصقها تعاطيه أنفاسها حرة وتدفع في صدرها وجهه وتجعل من معصميه لها وتنای ، و كلتا يديها لـــه ، وتجذبه وهبو في غميرة ، وتجله مفاتنها لا تضر ويايي الغرير سوى أن يفر!

وأنسى مستعصم بالحسذر كما يفعسل الأفعسوان الذك من السخر شائكـــة كالأر ركبتُ من الوهم شرُّ الحم ١ إلى الله مستغفرًا ، لو غفر إ وتحتث مختارهـــــا المنبهر إ إذا أسقط الوجدُ عنهـــا الأز ومشبعه بالشباب النضي وإن عج من عنفها أو جأ وتلمسم جسمهما والشعر وتحنسو على شسعره بالثغر نطاقًا ، وتدعــوه أن يهتصر وتنـــاد من بعـــد إذ تنأطر وتورده ، ويشاء الصدر! عليسه بشيء ولا تدخير فواها لــه من سعيد بطـر!

وكت ضنيناً بها ، مزهوا بفكرتها ، أحملها معى إلى حيثما ذهبت . ثم ضاعت منى مسودتها – ولا أدرى كيف حدث ذلك – كا ضاع غيرها . فأسفت ، وليثت زمناً أشكو افتقادها إلى إخواني ، وزاد في ألمى أنى لا أذكر منها إلا كلمات أو أبعاض شطور لا خير فيها ، ولعلها أرداً ما في القصيدة . وانقضت شهور وشهور ، وهي بين العين والقلب ا، والذاكرة كإخوان ماعهدتها . ثم أصبحت يوماً على ذكر ماكس نورداو ، فتناولت كتابا له فإذا فيه المسودة الضائعة 1 وفي هذا اليوم نعي إلينا ماكس نورداو ، ورداو فأحسست بدافع إلى الموازنة بين مقداري الخسارة والرخ ، وإلى ورداو فأحسست بدافع إلى الموازنة بين مقداري الخسارة والرخ ، وإلى

المقابلة بين العواطف المتعارضة التي حركتها في النفس وفاةً هذا العالم الكبير واهتدائي إلى قصيدتي التائهة ! ولم يزل يحب بي التفكير ويوضع بهذه المناسبة حتى ذكرت قول أبي الطيب من قصيدة يرثبي بها مولى تركياً السيف الدولة اسمه يساك ;

سُبَنَا إلى الدنيا، فلو عاش أهلها نملكها الآتي تملك سالب ولا فضل فيها للشجاعة والندي

أنعنا بها من جيئة وذهوب وفارقها الماضى فراق سليب وصبر الفتى لـولا لقـاء شعوب

فعدت إلى قصيدتي وتناولت مسودتها ومزقتها بيدى غير آسفٍ على تمزيقها !

0 0 0

وأنت أيها القارئ أفهمت ؟ لا أدرى ! ولكن الذي أدريه أني قلت لنفسى إن المتنبي أصاب كبد الحقيقة حين قال إن الموت هو علهُ الشجاعة والكرم والصبر ، ولو اتسع مصراعا البيت لقال إنه مبعث كل الصفات والعواطف والغرائز الإنسانية جليلها ودقيقها وشريفها ووضيعها . وما على من شاء إلا أن يتصور أن الله حبا الناس الخلود وحماهم الموت . أتظن أن غرائز الإنسان يكون لها حيئك محل أو عمل ؟ المرء خالد . ومتى كان الخلود مضمونا والموت مأموثا فلاعمل لغريزة حفظ الذات ولاحاجة بالإنسان إلى الطعام يدفع به غائلة الجوع – وهو أبسط مظاهر الغريزة – لأنه لا غائلة هناك ، ويقوى به جسمه لأنه لا حاجة إلى القوة ولا خوف أن يعتريها نقصان أو يصيبها كلال . ولا لزوم للسعى والكدح إذ لاطائل نحتهما ولاضير من رفع مؤونتهما . والاجتهاد يبطل ويذهب معه كل ما عسى أن يوفق الإنسان إليه من العلوم والمعارف والاختراعات والاستكشافات . فيعيش الإنسان على أتم ولاء وأصدق وداد مع الميكرويات

التي تفتك بالعالم الآن ، ويلقى بنفسه في أطغى لجج اليم وكأنه يتمط على فراشه الوثير، ويساكن الوحوش الضارية التي لم تعد أنيابها ومخاليها تؤذي وتردي . ويهدم المساكن ويرمى بالثياب ويؤثر العرى إذ ما حاجت اليها ؟ وأي سوء يتقيه بها ؟ ولا يعود « يستحيى » أن يمشى هكذا على ا - كما سنثبت ذلك - بل لا يعود يحس حتى الحاجة إلى النوم لأن جسمه مركبٌ بحيث لا يضمحل ولا ينتابه التداعي أو يعدو عليه الفناء . ولا يبقي ثم فرقٌ بين إنسان وإنسان ، لا شجاعة ، لأن معنى الشجاعة الإقدام على الخطر أو ما يتوهمه المرء خطرًا ، وليس هناك خطر ما ، ولا كرم لأن الفقر والغني سيان ، وما بأحد حاجة إلى شيء . ولا بخل إذ لا كرم ولا خوف من الفقر وما ينطوي تحته من المعاني . والأرض ما الداعي إلى حوثها واستغلالها ؟ والمصانع لماذا ننشئها ؟ والمتاجر لأية غاية نتخذها ؟ والسفن ما اضاعة الوقت في ابتنائها ؟ وأي داع للعجلة في الانتقال من مكان إلى مكان ؟ والعمر عمر الأبد لا يحد ؟ بل ما الحاجة إلى الانتقال وكل بقعة ككل بقعة ؟ حتى الحكومات لماذا تقيمها وننظم أمورنا بواسطتها وليس لنا أمور أو شؤون تنظيم ؟ والمثل العليا هل ينشدها أحد أو يجلم بها ؟ كلا ا ولا تبقى هناك آداب ولا علوم ولاصناعات ولا ملاه ولا شيء على الاطلاق إلا جسم خامد لا يحفزه حافر حتى إلى تحريك إصبعه .

بقيت الغريزة النوعية ، ومظهرها الحب وغايتها حفظ النوع . وهي تبقى ما يقيت الغاية مطلوبة مسعيًا إليها . أما إذا أصبحت الغاية موجودة بطبيعة الحال ، وصار النوع باقيًا خالدًا لا خوف عليه ، فإن الغريزة لا يبقى لها عمل . وإذا بطل عمل الغزيرة انعدمت وبطل كل ما نتج عنها من العواطف . وصار الرجل يرى المرأة ولا يشعر بحاجة إلى التعارف بينهما ، والمرأة ترى الرجل ولا تحس أنه نصفها الثاني كا يقولون في تعابيرهم

الجديدة ، أو أن بها حاجة إلى تكميل نفسها به . لا يجذب أحدهما الآخر أو يصغيه إليه أو يحرك فيه بواعث الشعر والغناء . ومتى امتنع الشعور الجنسى المتبادل بين الرجل والمرأة امتنع تبعًا لذلك ما تسميه الآن الجمال والحياء والحفر والدلال والوصل والهجر والغيرة وسائر أمثال هذه المعانى التي ترجع في مرد أمرها إلى الحب ، وزالت عاطفة الأمومة والأبوة ، وتجرد « البيت » من معناه ، واستحال أن يكون « للأسرة » وجود ، وتقوضت دعائم الاجتماع وصار الإنسان مخلوقًا « غير مدنى بالطبع » ! لا يخالجه غضب أو رضى أو حب أو بغض أو قوة أو أمل أو ندم ، ولا خوف ولا غيرة أو إعجاب ، وزايلته مادة الحياة الحاضرة بأسرها .

وعسى من يسأل . ولكن ألا يبقى له شيء ؟ ألا يحتفظ بصفة واحدة أو شهوة من شهواته كالشهرة والحكم ؟ كلا ! حتى ولا هذه ! لأنها جميعًا ليست إلا مظاهر للتعزى عن الخلود الممتنع في الحياة بخلود الذكر . وماذا يصنع الإنسان بالشهرة ؟ ولماذا يطلبها وليس من يكترث لها أو يفهمها ؟ وبأى شيء يريد أن يشتهر ؟ الأدب معدومة بواعثه ، والعلوم لاضرورة إلى تحصيلها ، والخير ليس خيرًا ، والشر لم يعد شرًا ولا شيء هناك ينفع أو يضر . وما يُستطاع من الأعمال التي نعدها الآن أعمال بطولة مستحيل إذا ضمن الخلود : إذ ما هي البطولة الحربية مثلاً ؟ هي أن تقوى بشجاعتك وبصرك بفنون القتال على سحق عدوك وإخضاعه لك . والسر في خضوعه هو هول الفتك به . والآن فتصور جيشين رجالهما خالدون وقل لي كيف يستطيع أحدهما أن يقهر خصه ؟ إن الموت هو نفاد القوة الحيوية ، والخالد لا يموت أي لاتنفد قوته ولا يعروه تصب . فلابد أن يظل الجيشان يتحاربان أبد الدهر بالا نتيجة ، فأولى أن لا يتحاربان ، عن حافر الجواد وهو يعدو على الحصى والحجارة ؟ وكما أن الجواد لم يعمد أن يقدح الشرارة ، كذلك المتنبى لعل تدفق الذهن في مجرى الكلام على الموت قاده عفوا إلى هذا الخاطر دون أن يفطن إلى عمق ما كشف عنه . نقول : قد يكون هذا كذلك فما ننكر أن للذهن انتباهات يرى فيها حنى الغيب كما يقول ابن الرومي :

وللنفس حالات تظل كأنها تشاهد فيها كل غيب سيشهد ولكن السياق يرجح عكس ذلك ، لأنه في معرض التقدم بالعزاء لسيف الدولة عن يماكه التركي ، وقد شاء أن يعزيه عن فقده بأن يبين له ضرورة البت وفضله وأنه حتم لا مفر منه ، فمضى يقول له لو أن من سبقونا عاشوا أبدًا وخلدوا في الدنيا لما وجدنا نحن ، فإذا كانت الحياة خيرًا فالفضل نها للموت الذي عصف بسابقينا ، وأواد أن يزيد في بيان ما للموت من الفضل وما ينتجه من المزايا ويخلقه في النفس من الخلال الحميدة ، فقال بيته الذي جعلتاه مدار هذا الفصل ، ولعله تعمد أن يغفل أن الموت سبب الرذائل كما هو علة الفضائل ، لأن المقام استوجب منه أن لا يذكر إلا حسنات الموت وأياديه البيضاء على الإنسانية ، ليحمل سامعه على الرضى بهذا القدر المر . أو لعله لم يفطن حين قال هذا البيت إلى كل جوانب الفكرة التي ساقها . وما أظن شاعرًا أو كاتبًا لم يجرب ذلك : يخطر له المعنى فيبادر إلى تقييده ، ثم يفطن فيما بعد إلى أنه لم يُحط بكل جواليه . وقد يتيسر له أن ينقح ما كتب أو نظم فيوفي المعنى حقه ، وقد تشغله الشواغل عن ذلك فيبقى المعنى ناقصًا وإن كان قد تم ونضج في ذهن صاحبه . ويجيء ناقد مثلى أو مثلك أيها القارئ فيدرك هذا النقص في استيفاء المعنى ويفرح بذلك وينعاه على قائله ويطبل ويزمر ويقيم الدنيا ويقعدها كأنما يقول للناس « تأملوا فكالى وفطنتي ! ما أعظمهما وأكبرهما ! وما أشد إرباءهما على

وعلى أن الباعث على التقاتل يمتنع من تلقاء نفسه مع الخلود . وهب هذا الباعث الطمع أو شهوة التحكم أو غير ذلك فما محله مع الخلود ؟ الطمع لا يشعر به الخالد لأنه بلغ أقصى غاية الطمع وصار في غنى عن كل ما دونه . وشهوة التحكم يثيرها علم المرء أن في الناس الخنوع والخوف والجبن ورهبة القوة ، والخلود يُعفّى على هاتيك جميعًا ويقطع الطريق على نشوئها وإذ كان لا فضل لإنسان على آخر ولا مزية ، لأن الخلود سوى بين الناس ، فكيف يمكن أن يلج بالمرء مثل شهوة الحكم ولا قوة له ينفرد بها ، ولا في غيره عجز عما يطيقه ولا من وراء ذلك غاية ؟

إذن فالناس إذا خلدوا يتجردون من كل صفاتهم ونزعاتهم وغرائزهم وعواطفهم وإحساساتهم التي تعرفها ونسير بها في حياتنا وفق طبائعها ، ويحولون مخلوقات أخرى يستحيل على العقل الآدمي أن يتصور حالتها وما تكون عليه أو ما تغرى به ، وكل ما يهدينا إليه القياس هو أن كل ما للإنسان مما ذكرنا يصبح باطلاً ومحالاً . ومن هنا كان من السخافة المطبقة أن أتصور أن مثل ما يقع لنا في حياتنا يمكن أن يكون جائزًا مقبولاً ومحتملاً مع الخلود في الآخرة . ولهذا لم يسعني إلا تمزيق القصيدة إذ كانت فكرتها قائمة على استحالة !

0 0 0

ولكن هل كان المتنبى يقصد إلى كل هذه المعانى حين قال : ولا فضل فيها للشجاعة والندى وصبر الفتى لولا لقاء شعوب ؟ أيس الأرجح أن لو كان يدرك ما ينطوى تحت بيته هذا من المعانى التي استخلصناها لأتى عليها في بيت أو أبيات أخرى يُصفى فيها المسألة ويين ما أغفل من الحوانب المتممة للقكرة ؟ أليس أقرب إلى الصواب والأرجح في الرأى أن يكون هذا البيت فد جاء منه عفوًا كالشرارة تطير

ولقد عرف القارئ مما كتبنا عن المتنبي ، ومن شعره نفسه ، أنه كان « يتعاطى كبر النفس وعلو الهمة وطلب الملك » كما يقول أبو البركات بن أبي الفرج المعروف بابن زيد التكريسي الشاعر . ولم يكن يخفي على المتنبي أن المال « عضل » المساعى والمطالب الضخمة كما يقولون . أو " زندُها " كما يقول المتبنى . والمال عند المتنبى لم يكن مطلوبًا لذاته ، ولا لأن له قيمة قائمة بنفسها ، ولا لأن به مرضًا يدفعه إلى التماسه وتكديسه ، بل لأنه عونَ على الغابات وفي ذلك يقول :

وما رغبتي في عسجد أستفيد ولكنها في مفخر أستجده ويقول لكافور وهو يمدحه ويطلب منه الولاية التي جاءه طامعًا فيها ;

> وأتعب خلق الله من زاد همه فلا ينحلل في المجد مالك كله وديره تدبير الذي المجد كفه

> > إذا المال لم يوجب عليك عطاؤه

وقصر عما تشتهي النفس وجده فيتحل مجد كان بالمال عقده إذا حارب الأعداء ، والمال زنده فلا مجد في الدنيا لمن قل ماله ولا مال في الدنيا لمن قل مجده

أي أنه يقول : أشقى الناس من زادت همته وقصر ماله عن مبلغ ما يهمّ به ، وينصح لكافور أن لا يُسرف في العطاء فيذهب ماله كله في طلب المجد والرياسة ، لأن المجد لا يعقد إلا بالمال فإذا ذهب المال انحل ما كان معقودًا به . وكما أن الضرب لا يكون إلا باجتماع الكف والوئد ، كذلك المجد والمال قرينان . وصاحب المال بلا مجد فقير زريٌّ وصاحب المجد لا مال موشك أن يزول عنه مجده .

وقد زعم بعضهم أنه إنما يصف كافورًا بالبخل في هذه الأبيات لأنه حرمه وضمن عليه ببغيته ،وأنه سلك في ذلك مسلك كثير إذ دخل على هشام فمدحه فلم يثبه فقال كثير يخاطبه :

صنيعة تقوى أو خليلاً توافقه منعت ، وبعض المنع حزم وقوة ومجـد ولا يعنيك إلا حقائبـــه

فقيل لكثير : ما حملك على أن تعلم أمير المؤمنين البخل ؟فقال : إنه منعنى من رفده ، وآلمني برده ، فأردت أن أحبب إليه المال ، فيمنع غيري كما منعنى ، فيتفق الناس على ذمه !

وهي حكاية مخترعة . والحقيقة الواضحة أن بعض المولعين بالتأليف عثر على هذين البيتين في قصيدة كثير ، فوجدهما غريبين من شاعر يريد أن يمدح ملكًا بالكرم ليستوكف رفده ، فنسج حولهما هذه القصة السخيفة . فقد كان هشام بخيلاً بطبعه لا يحتاج أن يعلمه كثير الحرص . ولو كان حوادًا لما بلغ كثَّير عزةً غايته منه ببيتيه هذين .

وفرقٌ بين بيتيه وأبيات المتنبى التي يوصى فيها بالحزم وضبط الأموال لغاية مفهومة معقول أن يُضبط لها المال . وقد صارت القضية الآن جلية بعد الذي سقناه . رجل له غاية معينة ، يريد أن يوفر لها الوسائل ، وأن بحشد لها المال ، في غير كزازة ، إذ كان المال أقوى أداة ، وأمتن وسيلة .

يقول عن نفسه في مستهلها أن المتنبى كان يأتمنه على غيبته لسيف الدولة ، وإن ما بينهما كان عامرًا دون سائر الشعراء . فأما وهو شاهد عيان فلا محل على الاطلاق لهذه المقدمة التي يُخيل لنا أنها دفاع سابق لتهمة مقدرة .

ولم يعرف عن المتنبى أنه كان ممن يغتابون الناس ، وبخاصة سيف الدولة . وهذا بالبداهة لا يمنع أنه كان يشكو جفوته في بعض الأحيان ، ونكن الغيبة شيء والشكوى شيء آخر . وما حاجة المتنبى إلى مؤتمن على الغيبة وهو يعلن عتبه ويذيعه في شعره السائر مسير الشمس حتى قبل أن يفارق سيف الدولة ؟

وليس هناك من الشهود على صحة الحكاية غير ابن خالويه ، وهذا خصم للمتنبى لا يصدق قوله فيه . وفي الحكاية مبالغة ظاهرة لا يُعقل أن تصدر عمن كان كالمتنبى تعاظمًا وترفعًا . ومن ذا الذي يصدق أن المتنبى يبلغ من حماقته واستهانته بكرامته أن لا يكتفى بمزاحمة الغلمان له على الدنائير حتى يوضى أن يدوسوه ويركبوه ؟

وحكوا غير ذلك : أن أيا الطبب دخل مجلس ابن العميد وكان يستعرض سبوفًا ، فلما نظر أبا الطبب نهض من مجلسه وأجلسه في دسته ، ثم قال اختر سبقًا من هذه السبوف ، فاحتار منها واحدًا تقيل الحلي ، واختار ابن العميد غيره ، ثم قال كل واحد منهما « سيفي الذي اخترته أجود » ثم اصطلحا على تجربتهما فقال ابن العميد « فيماذا تجربهما ؟ » فقال أبو الطبب « في اللغائير يُوتي بها فينضد بعضها على بعض ثم تضرب فقال أبو الطبب » فإن قدما قاطع » فاستدعى ابن العميد عشرين دينارًا ثم ضربها أبو الطبب فقدها في المجلس فقام من مجلسه الفخم يلتقط الدنائير المتبددة ، فقال ابن العميد « ليلزم الشيخ مجلسه فإن أحد الخدام يلتقطها ويأتي بها إلى العميد « ليلزم الشيخ مجلسه فإن أحد الخدام يلتقطها ويأتي بها إلى العميد « ليلزم الشيخ مجلسه فإن أحد الخدام يلتقطها ويأتي بها

نقول والاختراع في الحكاية واضح . وحسب القارئ أن ننبهه إلى أنها ناقصة ! ماذا فعل ابن العميد بسيفه الذي اختاره ؟ لقد عرفنا أن المتنبي جرب سيفه فقد به الدنانير فتبين له ولغيره أنه قاطع . ولكنا لم نعرف شيئاً عن سيف ابن العميد . وهذا على الرغم من أن القصة محورها الخلاف على أي السيفين أقطع !!

ومن هذا النقص يتبين للقارئ أن الراوى - وهو مجهول ! - إيما الحكاية للتنديد بالمتنبى ، ولهذا نسى أن يتمها على عادة المشنعين ، ولهذا أيضًا تحرى فيها أن يحمل السامع أو القارئ على ازدراء عمل المتنبى ، وذلك بأن يفخم من أمره لتزداد الهوة التي انحدر إليها عمقًا ، فجعل ابن العميد يتخلّى له عن مجلسه . ثم يعرض عليه السيوف دون الحاضرين جميعًا ويُفرده فضلاً عن ذلك باختيار واحد لنفسه . ثم يأبي الراوى المجهول إلا أن يجعل المتنبى يختار سيفًا كثير الحلى تقبلها ليوقع في روعك أن أبا الطيب نظر إلى الحلى ولم ينظر إلى مهز السيف وفرنده . ثم بعد ذلك يقبم المتنبى من مجلسه ليلتقط الدنانيو ويجسم لك الأمر فيصف المجلس - هنا فقط - بأنه فخم !

وبعد ، فهل بقيت بنا أو بالقارئ حاجة إلى تقصى أخبار البخل المروية عن المتنبى لنزنها ونحصها ؟ لست أسعر بالجاجة إلى ذلك ، وأكبر ظنى أن بالقارئ مثل استغنائي عنه ، فإذا شاء المزيد فعليه بالصبح المنبى وأشباهه من كل كتاب لم يتوخ صاحبه إلا مجرد النقل حتى لتحسبها جميعًا لرجل واحد لولا ما تلمحه من قصد هذا إلى الدفاع ، ومن تعمد ذلك الزراية والتشهير ، ولو أن هؤلاء أو غيرهم من الكتاب المعاصرين الذين رأينا لهم كتبًا في هذا الباب نظروا إلى شعر الرجل باعتباره صورة لنفسه وجوانبها المتعددة لنبذوا هذه القصص ، ولقطنوا إلى أن المتنبى لم يكن بالرجل البخيل النخيل وإنما كان رجلاً يعرف قيمة المال وما له من الأثر البائغ في الحياة .

ذكاء صاحبكم الشاعر أو الكاتب الذي كنتم تحسبونه بذّ الأوائل والأواخر!» وصاحبنا الشاعر أو الكاتب - إذا كان معاصرًا وكان واسع الصدر - يضحك ويقول « ما أظلم الدنيا والحظ! » .

ولعلى بعد أخطأت حين مزقت القصيدة . ذلك أن المرء ليس مطالبًا بما يفوق طوق الإنسان ويجاوز مدى قدرته . وليس من العيب أن يُعجزه أن ينصور الحياة الخالدة في الآخرة أو غيرها إلا على مثال الدنيا . وإنه ليكون من العنت البحت أن يطالب أحد بأن يكون صادق التصوير لنوع من الحياة لا يعلمه ولا هو يتاج له أن يجربه في مدى عمره أو عمر سواه من الحلق . وأحسب أن لو استطاع أحد أن يصف لنا حقيقة الحياة الخالدة لا وسعنا أن نفهمها نحن أبناء الموت ، بل لبدت لنا حافلة بكل ضروب الاستحالات .

ولكنى مع ذلك فعلتها! فكنت سخيفًا في الأولى والثانية!

# (٥) حكايات بخله – نقدها – الحزم لا البخل – شاهد من شعره

زعموا أن المتنبى بخيل كز ، وأنه أهان تفسه الكبيرة – أو التي زعمها كبيرة – في سبيل المال ، وقالوا إن بخله هذا ودعواه الشجاعة لا يتفقان ، واعتمدوا في ذلك كله على مشهور الاعتقاد دون الانتقاد ، وأخذوا فيه بالتقليد لا بالتمحيص والاحتبار ، وقابلوا أصحاب هذا الرأى بالتسليم والاحتبال ، ولم يعن واحد ممن قرأنا لهم في هذا الباب بأن يبين عوار ما رُوى عن الرجل وزلله وعلة الخطأ فيما حكوه عنه وخلله ، وليس هذا من النقد الأدبى في شيء . ولا هو يدل على وجود الاستعداد لفهم الشعر من النقد الأدبى في شيء . ولا هو يدل على وجود الاستعداد لفهم الشعر

على الوجه الصحيح . ويحسن بنا قبل أن نخوض في هذه المسألة أن نورد ما يستندون إليه في دعواهم .

حكوا أن أبا الفرج قال «كان أبو الطيب يأنس بي ويشكو من سيف الدولة ويأمنني على غيبته له ، وكان ما بيني وبينه عامرًا دون باقي الشعراء ، وكان سيف الدولة يغتاظ من تعاظمه ويحفو عليه إذا كلمه والمتنبي يجيبه في أكثر الأوقات ويتغاضى في بعضها – قال أبو الفرج الببغاء هذا – وأذكر ليلة ، وقد استدعى سيف الدولة بدرة فشقها بسكين الدواة ، فمد أبو عبد الله بن خالويه طيلسانه فحتا فيه سيف الدولة صالحًا ، ومددت ذيل دراعتي فحثا لي جانبًا ، والمتنبي حاضر ، وسيف الدولة ينتظر منه أن يفعل مثل فعلنا ، فما فعل ! فغاظه ذلك ، فنثرها كلها على الغلمان ، فلما رأى المتنبي أنها قد فاتته زاحم الغلمان يلتقط معهم ، فعمزهم عليه سيف الدولة فداسوه وركبوه وصارت عمامته في رقبته ، فاستحيى ومضت به الدولة فداسوه وركبوه وصارت عمامته في رقبته ، فاستحيى ومضت به لله عظيمة وانصرف – فخاطب أبو عبد الله بن خالويه سيف الدولة في ذلك فقال : يتعاظم تلك العظمة وينزل تلك المنزلة لولا حماقته ؟ » .

هذه هي أشهر القصص التي تروى عن المتنبى ، وهي إذا أصبحت أدل على الحماقة منها على البخل – وعلى حماقة لحظة دون حماقة العمر التي تعيى المداوى . ولكن فيها مواضع للنظر تبعث على الشك في صحتها وتثير الربب في صدق راويها . ذلك أن أبا الفرج البغاء لم يكن يحتاج إلى كل هذه المقدمة في بيان منزلته من أبي الطيب واطلاعه على سره لو أنه كان حقيقة بحيث يصف نفسه . إذن لكان هذا معروفًا لا يحتاج إلى شرح ، ومفهومًا بطبيعة الحال لا يستلزم أن يسوقه توطئة للحكاية ، وليلاحظ ومفهومًا بطبيعة الحال لا يستلزم أن يسوقه توطئة للحكاية ، وليلاحظ القارئ كذلك أن أبا الفرج هذا جعل نفسه « شاهد عيان » للحادثة التي يرويها . ولو أنه كان يحكيها على أنه صمعها من المتنبى نفسه لفهمنا منه أن

## تقليد القدماء

كتبنا نقد حافظ منذ أعوام ، ولم يكن الباعث لنا عليه ، كا حسب بعض البله والحمقى ، ضغينة نحملها للرجل أو عداوة بيننا وبينه . وكيف يكون شيء من ذلك ولا علم لنا به ولا صداقة ولا صحبة (۱) ، ولا نحن لرتزق من الكتابة والشعر ، أو نزاحمه على الشهرة ، لأن ما بيننا من تباين المذهب واختلاف المنزع لا يدع مجالاً لذلك . ولكنى لسوء الحظ أحد من يعشلون المذهب الجديد الذي يدعو إلى الإقلاع عن التقليد والتنكيب عن احتذاء الأولين فيما طال عليه القدم ولم يعد يصلح لنا أو نصلح له . أقول لسوء الحظ ، لأنه لو كان الناس كلهم يرون رأينا في ضرورة ذلك ، وفي وجوب الرجوع عن خطأ التقليد لربحنا من الوقت ما تخسره اليوم وفي وجوب الرجوع عن خطأ التقليد لربحنا من الوقت ما تخسره اليوم في الدعوة إلى مذهبنا ومحاولة رد جمهور الناس عن عادة إذا مضوا عليها أفقدتهم فضيلة الصدق ومزية النظر ، وهما عماد الأدب وقوام الشعر والكتابة .

ولو كان الناس اعتادوا النقد وأليفوا الصراحة في القول وتوخى الصدق في العبارة عن الرأى ، لما كانت بي حاجة إلى هذه المقدمة أو ضرورة إلى تبرئة نفسي ودفع ما يرمونني به ، ولكنت أنشر النقد على ثقة من حسن

<sup>(</sup>١) نقدنا شعر حافظ في ١٩١٣ . ثم جمعنا متفرقة وطبعناه في ١٩١٤ – ١٩١٥ وجعلنا هذا المقال مقدمة له ، ولم يكن بيتنا يومند وبين حافظ أية صلة . وقد أثبتا هذا المقال هنا لدلالته على حال الأدب يومند .

ظن القراء بي وبخلوص نيتي وبراءة سريرتي مما تصفه الأوهامُ ويصوره الجهل . ولكنا لسوء الحظ مضطرون أن نثبت حسنَ القصد في كل ما ننقدُ كأن المرء لا يمكن أن يفعل شيئًا إلا ودافعه الضغائن والأحقاد! ومن سوء حظ الناقد في مصر أنه يكتب لقوم لا يستطيع أن يركن إلى انصافهم أو يعول على صحة رأيهم . وليسامحني القراء في ذلك فقد رأيت عجبًا أيام كنت أنشر هذا النقد : من ذلك أنى كنت إذا قلت إن حافظًا أخطأ في هذا المعنى أو ذاك ، قال بعضهم « لم يخطئ حافظ وإنما تابع العرب ، وقد ورد في شعرهم أشباه ذلك » كأن كل ما قال العرب لا ينبغي أن يأتيه الباطل ولا يجوز إلا أن يكون صحيحًا مبرأ من كل عيب ! إلى غير ذلك ثما يُغرى المرء باليأس ويحمله على القنوط من صلاح هذه العقول ! وإذا فرضنا أن العرب أصابوا في كل ما قالوا ، افترى ذلك يستدعي أن نقصد قصدهم ونحتذي مثالهم في كل شيء ونحن لا نحيا حياتهم ؟ ألسنا الوارثين لغتهم وللوارث حق التصرف في ما يرث ؟ هل تقليدك العرب وجريك على أسلوبهم يشفعان لك في خطأ نحوى أو منطقى ؟ كلا ! إذًا فكيف يشفع لك في غير ذلك مما لا يصح في العقول ولا يتفق مع الحق ؟ وكيف نتحاكم إلى العقل في الأولى ولا نستقضيه في الثانية ؟ لا ننكر ما لدراسة الأدب القديم من النفع والفائدة ، وما للخبرة بيراعات العظماء ، قديمهم وحديثهم ، من الفائدة والأثر الجليل في تربية الروح ، ولكنه لا يخفي عنا أن ذلك ربما كان مدعاة لفناء الشخصية والذهول عن الغاية التي يسعى إليها الأديب والغرض الذي يعالجه الشاعر ، والأصل في الكتابة بوجه عام .

على أنه مهما يكن فضل القدماء ومزيتهم فليس ثمَّ مساغ للشك في أنك لا تستطيع أن تبلغ مبلغهم من طريق الحكاية والتقليد . فإن الفقير

لا يغنى بالاقتراض من الموسرين ، ولست أقصد إلى نبذ الكتاب والشعراء الأولين جملة وعدم الاحتفال بهم فإن هذا سخف وجهل ، ولكنى أقول إنه ينبغى أن يدرس المرء في كتاباتهم الأصول الأدبية العامة التي لا ينبغى لكاتب أن يحيد عنها أو يغفلها بحال من الأجوال – كالصدق والاخلاص في العبارة عن الرأى أو الاحساس – وهذا وحده كفيل بالقضاء على فكرة التقليد .

( وبعد ) فإنه لا يسع من ورد شيرعة الأدب ، وعلم أنه يحتاج إلى مواهب وملكات غير الكد والدؤوب والاحتيال في حكاية السلف والضرب على قالبهم والاقتباس بهم فيما سلكوه من مناهجهم ، ومن تبسط في شعر الأولين ، لا ليسرق منه ما يبتني به بيوتًا كبيوت العنكبوت ولكن ليستعين بنوره ويستعين به على استجلاء غوامض الطبيعة وأسرارها ومعانيها ، وليهتدي بنجوم العبقرية في ظلمة الحياة وحلوكة العيش ، وليتعقب بنظره شعاعها المتغلغلة إلى ما لم يتمثل في خاطر ولم يحلم به حالم - أقول لا يسع من هذا شأنه وتلك حاله إلا أن ينظر إلى حال الأدب العصرى نظرة في طيها الأسف والخيبة واليأس . وكأنما شاءت الأقدار أن يذيب أحدُنا نفسه ، ويعصر قلبه ، وينسج آماله ومخاوفه التي هي آمال الإنسائية ومخاوفها ، ويستورى من رفات آلامه شهابًا يضيء للناس وهو يحترق ، ثم لا يجد من الناس أخمًا حنَّانًا يؤازره ويعينه على الكشف عن نفسه وإزاحة حجب الغموض عن إحساسات خياله التي ربما التبست على القارئ لفرط حدتها أو غابت في مطاوى اللفظ واستسرت في مثاني الكلام.

أليس أحدنا بمعذور إن هو صرح وبه من سائح اليأس خاطر « يا ضبعة العمر ! أقص على الناس حديث النفس ، وأبتهم وجد القلب ونجوى الفواد ، فيقولون ما أجود لفظه أو أسخفه ! كأنى إلى اللفظ قصدت !! !

وأتصب قبل عيونهم مرآة للحياة تُريهم ، لو تأملوها ، نفوسهم باديةً في صقالها فلا ينظرون إلا إلى زخرفها وإلى إطارها وهل هو مفضض أم مذهب ، وهل هو مستملح في الذوق أم مستهجن ؟ ؟ وأفضى إليهم بما يُعي أحدهم التماسه من حقائق الحياة فيقولون لو قلت كذا بدل كذا لأعيا الناس مكان ندك ! ماهم لا يعيبون البحر باعوجاج شطئانه وكثرة صخوره ؟ ؟ يا ضبعة العمر !! » .

مبقولون ما فضل مدهبكم الجديد على مذهبنا القديم ؟ وماذا فيه من الموية والحسن حتى تدعوننا إليه ؟ وبأى معنى رائع جئتم ؟ وماذا ابتكرتم من المعانى الشريفة والأغراض النبيهة ؟ فنقول قد لا يكون في شعرنا شيء من هذه المعانى الشريفة والأغراض النبيهة التي تطلبونها وتبحثون فيه عنها ولا تألون ( أنتم ) جهدًا في الغوص عليها وفتح أغلاقها والتكلف لها إوقد لا نكون أحسنا في صوغ القريض ورياضة القوافي ولكن خيسنا لا يصح أن تكون دليلاً على فساد مذهبنا وعقمه ، إذا صح أننا خبنا فيما تكلفناه وهو ما لا نظنه ، بل هي دليل على تخلف الطبع لا أكثر – وعلى فض ذلك كله فإن لنا فضل الصدق وعليكم عار الكذب ودنيئة الافتراء على نفوسكم وعلى الناس جميعًا ، وحسبنا ذلك فخرًا لنا وخزيًا لكم ا

ليس أقطع في الدلالة على أنكم لا تفهمون الشعر ، ولا تعرفون غاباته وأغراضه ، من قولكم إن قلانًا ليس في شعره معاني رائعة شريقة ، لأن الشاعر المطبوع لا يُعنت ذهنه ولا يكد خاطره في التنقيب على معنى لأن هذا تكلف لا ضرورة له . أو ليس يكفيكم أن يكون على الشعر طلبي ناظمه وميسمه ، وفيه روحه وإحساساته وخواطره ومظاهر نفسه سوله أكانت جليلة أم دقيقة ، شريفة أم وضيعة ؟ ؟ وهل الشعر إلا صورة للحياة ؟ وهل الشعر إلا صورة للحياة ؟ وهل هم كل مه مظاهر الحياة والعيش حليلة شريفة رفيعة حتى لا يتوخى

الشاعر فى شعره إلا كل جليل من المعانى ورفيع من الأغراض ؟ وكيف يكون معنى شريف وآخو غير شريف ؟ أليس شرف المعنى وجلالته فى صدقه ؟ فكل معنى صادق شريف جليل .

ألا إن مزية المعانى وحسنها ليسا في ما زعمتم من الشرف ، فإن هذا سخف كا أظهرنا فيما مر ، ولكن في صحة الصلة أو الحقيقة التي أراد الشاعر أن يجلوها عليك في البيت مفردًا أو في القصيدة جملة ، وقد يتاح له الإعراب عن هذه الحقيقة أو الصلة في بيت أو بيتين ، وقد لا يتأتى له ذلك إلا في قصيدة طويلة ، وهذا يستوجب أن ينظر القارئ في القصيدة حملة لا بيتًا بيتًا كا هي العادة ، فإن ما في الأبيات من المعانى ، إذا تدرتها واحدًا واحدًا ، ليس إلا ذريعة للكشف عن الغرض الذي إليه قصد الشاعر وشرحًا له وتبيينا .

وأنتم فما فضل هذا الشعر السياسي الغث الذي تأتوننا به الحين بعد الحين وأى مزية له ؟ وهل تؤمنون به ؟ وهل إذا خلوتم إلى شياطينكم غمدون من أنفسكم أن صرتم أصداء تردد ما تكتبه صحف الأخبار ؟ وهل كل فخركم أنكم تمدحون هذا وترثون ذاك ؟ وأنتم لا تفرحون بحياة الواحد إلا لماله ، ولا تألمون موت الآخر إلا لانقطاع نواله ؟ ما أضيع حباتكم !

ليس أدل على سوء حال الأدب عندنا من هذا الشك الذي يتجاذب النفوس في أولى المسائل وأكبرها , ولقد كتب نقاد العرب في الشعر ، على قدر ما وصل إليه علمهم وفهمهم ، ولكنهم لم يجيئوا بشيء بصلح أن ينخذ دليلاً على إدراكهم لحقيقته . ولسنا ننكر أن كتاب الغرب متخالفون في ذلك ، ولكن تخالفهم دليل على نفاذ بصائرهم وبُعد مطارح أذهانهم ودفة تنقيبهم وشدة رغبتهم في الوصول إلى حقيقة يأنس بها العقل ويرتاح

الحقيقة والمجاز في اللغة

(١)
 رأى لوك – نشأة المجاز – الترادف في اللغة

يقول « لوك » في كتابه « العقل الإنساني » :

وقد يكون مما يهدينا إلى أصل كل آرائنا ومعارفنا أن نلاحظ مبلغ توقف ألفاظنا على الآراء المحسوسة العامة ، وكيف أن الألفاظ التي تستخدم للعبارة عن أعمال وآراء بعيدة عن الحس ، مرجعها إليه ، ومنشئوها ذلك . ثم انتقلت بها الحال من العبارة عن المحسوسات ، إلى ما هو أخفى دلالة وأعوض ، حتى ضارت رموز الأراء لا تتناولها المشاعر . مثال ذلك ، يتخيل ، ويدرك ، ويتصور ، ويتمسك بالشيء ، ويبث ، والتقزز ، والاضطراب ، والسكينة ، إلى آخر ذلك . فهذه كلها ألفاظ مأخوذة عما يتناوله الحس ، ومنقولة إلى أساليب معينة من التفكير . والنَّفْس معناها ني الأصل النُّفُس ، وما أشك في أننا تستطيع – إذا اهتدينا إلى المصادر الأولى في كل اللغات - أن نرد كل الألفاظ الدالة على غير المحسوسات إلى ما تدركه المشاعر ، وبذلك يتيسر لنا أن نجزر إلى حد ما ، الخوالج التي كانت تملأ عقول الأولين على عهد حداثة اللغات ، وكيف نشأت هذه الخوالج ، ونعلم كيف أن الطبيعة - حتى في تسمية الأشياء - أوحت إلى الناس أصول المعارف وميادئها ، وكيف أنهم لما أرادوا العبارة عما بحسوته في نفوسهم ، وأن ينقلوا الإحساس به إلى سواهم ، استعاروا الألفاظ المؤدية للواقع تحت الحس ، وبذلك أعانوا غيرهم على إدراك إليها الفكر ، كما أن إجماع كتاب العرب وتوافقهم دليل على تقصيرهم وتفريطهم وأنهم كانوا يقلد بعضهم بعضًا إن لم يكن دليلاً على ما هو أشين من ذلك وأعيب .

غير أن هذا القلق والشك المستحوذين على النفوس لعهدنا هذا هما الكفيلان بأن يفسحا رقعة الأمل ويطيلا عنان الرجاء ، لأن القلق دليل الحياة ، والشك آية الفطنة وما يدرينا لعلنا في غد نجنى من رياض هذا القلق أزاهير السكينة والطمأنينة !

with the terms of the state of

ما يخالجهم ، ويدور في نفوسهم ، مما ليس له مظهر خارجي محسوس . ثم لما صارت لهم ألفاظ معروفة مقررة يرمزون بها إلى ما يدور بأخلادهم ، استطاعوا أن يعبروا عن كل المعانى الأخرى ، إذ كانت هذه المعانى مكونة من المحسوسات أو آرائهم فيها ، وهذا إنما كان هكذا ، لأن آراءنا كلها ، كا أثبتنا مرجعها إلى ما يقع تحت الحس ، أو ما ندركه في نفوسنا » .

هذا ما قاله « لوك » - وهى قطعة مشهورة ، وإن كانت معقدة يعتورها الغموض ، تناولها الكتاب بالتمحيص واختلفوا فيها ، فمنهم من وافق وزادها إيضاحًا ، مثل « هورن توك » ، ومنهم من عالج نقضها وأبى أن يشايع لوك على رأيه فيها ، مثل « فيكتور كوزان » في كتابه « محاضرات في تاريخ الفلسفة في القرن الثامن عشر » وفي الجزء الثاني منه هذه الماءة :

« وسأورد لفظين أسأنكم أن تردوهما إلى أصليهما الدالين على ما هو واقع تحت الحس ، أولهما لفظ « أنا » - هذه اللفظة ، فيما أعلم ، ليست قابلة أن ترد إلى أصل أو أن تحلل إلى عناصر أولية ، وليست دالة على فكرة محسوسة ، ولا هي تمثل إلا المعنى الذي يفهمه العقل منها ، فهي رمز صاف صادق ، ليس فيه أدني إشارة إلى فكرة محسوسة ، كذلك لفظ بكون » أولى ذهني محض ، ولا أعرف لغة يؤدي فيها لفظ (يكون) بكلمة نعبر عن معنى محسوس ، ومن أجل هذا لا أرى من الصواب أن الرموز الدالة على ما يقع تحت الحس هي أصول اللغة » .

على أن اعتراض كوزان لا يحيل القضية من أصلها ، ولا يجعل رأى لوك قائلاً . ولقد نقض « موللر » اعتراض كوزان بما يطول شرحه إذا نحن حاولنا نقله وعلى أن كوزان نفسه عاد فقال :

« وهب هذا صحيحًا لا مجاز إلى الشك فيه ، وهو ما ليس كذلك ، فماذا يكون لنا أن نستخلص منه ؟ أن الإنسان في أول الأمر ، بفعل كل

مداركه ، خرج من دائرة نفسه إلى العالم الخارجي ، ومن المعقول أن نكون ظواهر العالم الخارجي أول ما يلفته ، ومن هنا كانت هذه الظواهر أول ما سماه الإنسان ، وكانت الألفاظ الأولى من نصيبها ، فالرموز الأولى مستعارة من الأشياء المحسوسة ومصطبغة إلى حد ما بألوانها ، ومتى كر الإنسان إلى نفسه بعد ذلك وعنى بالظواهر العقلية – التي لم تزايله وإنما كانت مدركة بصورة غامضة – وأراد أن يعبر عن الظواهر الجديدة لعقله ونفسه ، قادته المشابهة إلى وصل الرموز التي يبغيها بالرموز المقررة . والمشابهة هي سبيل كل لغة ناشقة ، ومن هنا كانت المجازات التي رد غليلنا إليها أكثر الرموز والأسماء المتخذة للمعنوبات » .

وليس أصدق من قول كوزان ولا أعمق ، فإن المجاز أقوى أداة في اللغة ، واللغة بدونه خليقة أن تضيق على كل شيء ، ولا تكاد تسع الا للأصول البسيطة الأولية ، والمجاز ، كا هو معروف ، هو نقل لفظ مما وضع له في الأصل إلى غيره مما يشاركه في بعض صفاته أو خصائصه (١) . فالروح في اللغة العربية أيضًا أصل معناها النفس (بالتحريك) ومن ذلك قول ذي الرمة .

فقلت له ارفعها إليك وأحيها يروحك واقتنه لها قيتة قدرا ومنه قولهم « ارتاح فلان لأمته بالرحمة » وهو أن يهتش للمعروف وبهتز له ، ويتحرك كما يُراح الشجر والنبات إذا تفطر بالورق واهتز ، وقول النابغة :

وأسمر مسارن يرتاح فيه سنانٌ مثل مقباس الظلام

 <sup>(</sup>١) هذا التعريف غير ما في كتب اللغة وقد استنكره بعض شيوخها وهم لو تنيروه
 لا وجدوا داعيًا إلى الإنكار والدهشة !

أى يهتز . ومثله الشملة الثوب جاء منها : شملهم الخير أو النعمة ، وفلان مشتملٌ على داهية ، أو مشتمل على أخلاق جميلة ، ومنها كذلك اشتمل فلانٌ على فلان ، وقاه بنفسه . قال عبيد الله بن زياد للمنذر بن الزبير : « إن شئت اشتملت عليك ثم كانت نفسى دون نفسك » .

ودرك التى ضربها لوك مثلاً أصلُ معناها لحق ، ومن هنا جاء قولهم أدرك حاجته ، وتدارك الخطأ بالصواب ، وفرس درّكُ الطريدة . وصار معنى الدرك أيضًا مايلحق المرء من التبعة ، ومن ذلك قول بعضهم « ما أدرك من درك فعلى خلاصه » وتداركت الأخبار تلاحقت ، إلى آخر ذلك بما يطول بنا الكلام إذا نحن أردنا أن نتقصى فيه .

وهناك نوعان من المجاز : لفظى وشعرى . فأما اللفظى فذلك الذي ينقل فيه اللفظ إلى أشباه ما وضع له ، كالاشراق مثلا يستعمل للشمس والنار والوجه والمعانى ، وأما الشعرى فنعني به أن يعمد القائل مثلاً إلى الشمس فيجعل لها أيدياً يرمز بها للاشعة ، أو للسحب فيسميها جبالاً أو يشبهها إذا أمطرت بالإناث ، فيقول مثلاً استحلبت الريح السحاب ، أو يشبه البرق بالسهم المضىء ، أو يجعل الليالي تلد الحوادث ، أو تتمخص عنها ، وذلك كثير في شعر الأقدمين . وقد لا يروقنا أو يعجبنا ، بل قد يعذر علينا فهمه في بعض الأحايين ، ولكنه لا شك في أن كل لغة مر يعذر علينا فهمه في بعض الأحايين ، ولكنه لا شك في أن كل لغة مر المناس إلا من طريق هذا النوع الساذج من المجاز الشعرى ، ولعل هذه المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، عليه بعض المجازات التي صارت عبارات تقليدية في عصرنا ، يفهم المراد منها ، عرباتهم ، فقد كان الأقدمون يتصورون كل شيء من ظواهر الطبيعة ويقيسونه على حياتهم .

ومن هنا جاء إطلاق اللفظ الواحد على عدة أشياء مختلفة ، كاستعمال الاشراق للشمس وللوجه ولديباجة الكلام . ومن هنا يجيىء كذلك الترادف

في الألفاظ ، أي استعمال عدة ألفاظ لشيء واحد ، وليس أكثر من هذا في لغتنا وحسبك ما فيها من أسماء النياق والسيف والخمر وغيرها ، وليست معاني هذه المترادفات واحدة في الحقيقة وإنما هي أوصاف شتى للشيء مثال ذلك الشمول ، من أسماء الخمر ، وهي الباردة ، وقد يريدون أن يصغوها بفعلها وسورتها فيقولون الحميا أو برائحتها أو طريقة عملها في سونها الخمرة . وكذلك القول في سائر المترادفات ، فهي أوصاف مختلفة نعت بها الموصوف في ظروف شتى ثم صارت بكثرة الاستعمال والعادة في حكم الأسماء ، وأذكر أن رجلاً من علماء اللغة نسبت اسمه سئل كم اسم للسيف ، قال واحد ، فعجبوا فيتن لهم أن السيف هو اسمه وإن ما عدا ذلك صفات .

ومن سوء حظ الباحث في اللغة العربية أن تاريخها القديم مجهول، وأطوارها الأولى التي لابد أن تكون مرت بها غير معروفة، وأنها وصلت إلنا بعد أن استوفت نضوجها وصارت على الحقيقة لغة عصرية وافية تامة التكوين، وليس ينفى ذلك أنه ينقصها بعض زيادات، أو ألفاظ على الأصح ندل على حديث المخترعات وما إليها فإن هذا نقص غير جوهري وليس مرجعه إلى مقومات اللغة وتركسها، وإنسا هو نقص من شاء سد فراغه بأيسر طريقة وأقرب حبلة، نعنى بالنقل الحرفي للألفاظ الجديدة.

ولو أتنا كتا نعلم تاريخ الأدوار الأولى التي مرت بها لغتنا العربية كغيرها من اللغات ، أو لو أن من بيننا من عني بدرس اللغة العبرية وأمثالها مما يتمي معها إلى أصل واحد ، لاستطاع الباحثون أن يصلوا إلى ما وصل إله الغربيون ، ولكن جهلنا باللغة العبرية وبالتاريخ الأول للغة العربية يحول بنا وبين الرجوع إلى أقدم من نشوء المجاز ، ولا شك أن بنا حاجة أن بوف ماذا كانت حالة هذه اللغة في أوليات نشأتها قبل العهد الذي ظهر به الترادف ،

هل اللغة ألفاظ مصطلح عليها ؟ التوليد- طور انعدام الفردية - أصول الاشتقاق - نشأة المجاز

كتبنا فصلاً وجيزًا في المجاز ونشأته في اللغات على العموم ، وإن كنا قد تحرينا أن نورد الأمثلة من لغتنا العربية على الخصوص. وقد قال إنا بعض الفضلاء إن في مقالنا غموضًا حال دون استجلاء الغرض منه . وذهب آخرون إلى أننا خالفنا ما اشتملت عليه كتب اللغة . ومن أجل هذا لم نجد مندوحة عن العود إلى الموضوع بشيء من البيان نوضح به ما أشكا وتحب أن نتبه في فاتحة هذه الكلمة إلى أن موضوعنا في وادٍ ، وما احتوته كتبُ البلاغة في واد آخر – هذه تتناول اللغة بعد أن استوفت نضوجها وصارت كما ورثناها ، ونحن نعالج في بحثنا هذا أن نرسم خط التطور قبل أن تستكمل اللغة أوضاعها . ولما كانت هذه سبيلنا وتلك وجهة نظرنا ، فلا محل في كلامنا لهذه الكتب ، إلا إذا كنا سنشايع أصحابها الذين يقولون - ولا يزال مع الأسف الشديد الأساتذة في عصرنا يدرسون قولم هذا - إن اللغة هي ذلك الكلام المصطلح عليه بين الناس. وهو تعريف للغة عفى عليه الزمن ولم يعد مما تستطيع أن تقبله العقول وتسيغه الافهام، لأن القول بأن الناس اصطلحوا على ألفاظ معينة وتواضعوا بالاتفاق فيما بينهم على أن يؤدوا بهذه الألفاظ ما يختلج في نفوسهم من المعاني والخواطر – هذا القول ينقض نفسه . وحسبك أن تسأل ؛ كيف استطاعوا أن يتفقوا على هذه الألفاظ والتراكيب ؟ وبأية لغة تفاهموا قبل أن تكون لهم لغة ؟ أليس من الواضح أن اتفاقهم هذا يستوجب أن تكون لهم لغة يتفاهمون بها؟ وإذا كان هذا كذلك ، فعلى أي شيء يتفقون ولماذا يصطلحون ويتواضعون ، ولديهم لغة تكفيهم وتغنى في نقل المعنى أو الخاطر أو الاحساس أو غير ذلك من رأس إلى رأس ؟

ونحن – في هذا العصر الذي نملك فيه لغةً وافية ناضجة – ماذا يصنع

أحدُنا إذا جال بنفسه معنى جديدٌ أعياه أن يلتمس له لفظًا أو ألفاظًا يعبر يها عنه ؟ أتراه يحشد الخلقُ مؤتمرًا ويشاورهم في طريقة العبارة عن هذا العنى الجديد الذي جاش به صدره ، ودار بنفسه ، وتعاظمه أداؤه ؟ أيقول لهم قد خطر لي أيها الناس معنى لا أدرى كيف أصوره لكم وأنقله بالألفاظ إلى رؤوسكم ، فاختاروا له اللفظ الذي يؤديه والكلمة التي تخرجه من مطاویه ؟ أم يقول : قام بنفسي معنى هو كيت وكيت ، ويشرحه باللفظ نم يسألهم لفظًا له ؟ إن كانت الأولى فكيف يعبرون له عن معنى مدفون ني صدره لا علم لهم به ؟ أو الثانية فما حاجته إلى لفظ له بعد أن اهتدي إلى العبارة عنه ؟ لا . لم تنشأ اللغة دفعة واحدة . ولا تواضع الناس على الفاظها واصطلحوا على كيفية تعليق الكلام بعضه ببعض ، وإنما حدث ذلك شيئًا فشيئًا ، ومرت باللغة - بكل لغة - أطوار شتى وانتقلت بها الأحوال من مرحلة إلى مرحلة حتى صارت كا نراها اليوم . وإن أحدنا لبكد ذهنه إذا خطر له معنى جديد – أو معنى يحسبه جديدًا – حتى يعبر عنه التعبير الذي يسعه طوقه ، فإما وفق في ذلك فجاء كلامه مفهومًا ، وإما أخفق فخرج المعنى ملفوفًا في مثل النسباب ، وقد يبتكر أحدنا لفظًا أو ينحته فإذا وافق مكان الحاجة إليه استقر في موضعه وسار على الألسنة وإلا سقط ولم يلتقطه قائل أو كاتب غيره . وقد تعمدنا أن نقول إذا خطر الحديثا معنى « يحسبه جديدًا » ولسنا نعنى بذلك أن القدماء سبقونا إلى كل معنى يمكن أن يخطر على البال وأنه لا جديد تحت الشمس ، فإن هذا يكون أدخل في باب الهراء منه في باب الكلام المعقول ، وما يسع رجلاً يحترم نقسه وما وهيه الله من المدارك والمشاعر أن يقول هذا . وإنما الذي تعنيه أن كل معنى جديد ، مولك ، من معنى آخر أو معان أخرى

قديمة أو حديثة اتصل بعضها ببعض في الذهن وتزاوجت وانتجت هذا المعنى « الجديد » ، فهو كالابن - مخلوق جديد إلا أنه خلاصة أبوين ، لا بل سلسلة آباء وأجداد لا يأخذهم إحصاء - إذ ليس من المعقول بتة ، ولا من الممكن ، أن ينشأ في الذهن معنى لا صلة له على الاطلاق بأى شيء في هذا الذهن ، وقد يعيينا أن نعرف هذه الصلة ويُعجزنا الاعجاز النام أن نتين أوهى علاقة بين هذا المعنى الطارئ وبين ما في الذهن غيره أو ما وجد فيه قبله ، ولكن هذا يدل على أى شيء ؟ إنه أولاً لا ينفي أن هناك صلة وإن كانت قد خفيت علينا ثم هو لا يدل بعد ذلك على أكثر من أن هناك معانى أو خواطر ، أو ما شئت فسمها ، تختفى فيما وراء من أن هناك معانى أو خواطر ، أو ما شئت فسمها ، تختفى فيما وراء الواعية ، وهذا هو الثابت علمياً .

0 0 9

ونعود إلى ما استطردنا عنه ، فنقول إن اللغة لا يمكن أن تنشأ إلا بعد أن يقطع الإنسان مرحلة الاستيحاش المطلق ، أى بعد أن يأنس الناس بعضهم إلى بعض ويألفوا أن يجتمعوا . إذ كان الاستفراد لايحوج الكائر إلى لغة . ومن يخاطب بها وليس إلى جانبه أحد ولا هو يطبق أن يرى إلى جانبه أحدًا ؟ ، وهو حال يعيينا أن تصوره ولا نكاد تعقله ، ولكن المحقق ، مهما يكن من الأمر ، أن نشوء لغة ما ، معناه وجود جماعة من الخلق احتاجوا أن يتفاهموا . ويقول « مونكالم » الفرنسي « ليس أعظم وقعا في احتاجوا أن يتفاهموا . ويقول « مونكالم » الفرنسي « ليس أعظم وقعا في واعية الإنسان ولا أكفل بسرعة إحداث التفاهم المتبادل ، من الأعمال التي يزاولها عدد من الناس معا لغاية واحدة وبدافع واحد » وهي كلمة حكيمة تصدق على القدماء صدقها على المحدثين ، وأخلق بالناس – قديماً – وهم ينقبون الغيران ، أو يقيمون الأكواخ ، أو يذرون الحبوب ، أن تتبع عبونهم التطور التدريجي الذي تفضى اليه جهودهم المشتركة ، وأن تتنقع نبا التطور التدريجي الذي تفضى اليه جهودهم المشتركة ، وأن تتنقع نبا لخذا التطور التدريجي الذي تفضى اليه جهودهم المشتركة ، وأن تتنقع نبا لخذا التطور الأصوات أو أنصاف الكلمات التي تنذ عن شفاههم ، وأن

تمور هذه الأصوات أو أنصاف الكلمات شيئًا فشيئًا حتى تصير ألفاظًا عليها طابع الجماعة الخاص . وهذا دور لا وجود للفردية المتميزة فيه . ونقرب هذا لذهن القارئ فنسأله : ألم تشهد قط جماعةً من العمال البنائين أو النوتية أو غيرهم وهم يغنون أثناء تأدية عملهم الموكول إليهم؟ إنه منظر فل من لم يشهده ، وأكثر ما يراه المرء في القرى النائية عن الحواضر . هناك يرى المرء طائفة من الناس يغنثون . وواحد منهم يقودهم : يبدأ شطر يرددونه بعده ويعود هو فيرتجل شطرًا آخر وثالثًا ورابعًا وهكذا وهم يكررون ، بعد كل شطر أو بيت ، الترديدة الأولى ، ثم يكل هذا القائد أو الزعيم فينضم إلى المكررين ويحل محله آخرٌ يمضي في الارتجال الذي يُعين عليه الوزنَ وامتلاءُ النفس به وبنغمته ، إلى آخر حدود طاقته ، وهكذا يتعاقب المرتجلون ثم ينفض القوم وتذهب القصيدة مع الريح ، وهبها لا تذهب ، فإنها على كل حال ليست من نظم فرد بل مما أخرجته الجماعة بعملها المشترك ومجهودها المجتمع . لا يعرف أحدُ ههنا حقوقًا التأليف ، لأن الفردية لا وجود لها أو ليس وجودها على الأصح بارزًا مؤكدًا . وإذا كان هذا يحدث في القرن العشرين فما ظنك به قبل مئات من القرون ؟ أ عامل ما يحملها بالله ما ألما عا ألما

لم يكن في ذلك الوقت للفردية محل على الاطلاق بل كان ما يراه الواحد يراه الآخرون على منواله ، وما ينطق به الواحد ينطق به الجميع . ولا مشاحة في أن شعور الناس يومئذ بأعمالهم هو الأصل في مدركاتهم الأول التي لم تزل تلج بهم حتى رمزوا لها بالإشارات ثم بالألفاظ . ويذهب ماكس موللر في كتابه « أصل الفكر » إلى أن أصول اشتقاق اللغة تعبر عن الإدراك أو الشعور بالأعمال المكررة التي يكون الإنسان في حداثته أكثر إلفًا لها واعتبادًا . يعنى بذلك أن الرموز التي عبروا بها تدل على عمل مكرر ، مثال ذلك « يخفر » ليس معناها أن يضرب المرء الأرض بالفأس مرات كثيرة متعاقبة . كذلك « شعد »

لا تفيد حكَّ الحجر بالحجر مرة فقط بل الحكَّ المستمر . وهكذا . وهذا الشعور يفعل عمل مكرر ، كأنه عمل واحد ، هو أول جراثيم التفكير :

والآن فلنتصور أن الإنسان وُفق إلى أصول اللغة كلها واستطاع أن يعبر عما تتناوله مداركه الساذجة ويقع تحت حسه ، وأن أفق حياته أخز يتسع بعد ذلك ، ورقعةَ مساعيه ترحب ، وأنه أراد أن يؤدي معنى ما يخالجه مما لا يدخل في باب المحسوسات ، فماذا تظنه يصنع ؟ أليس المعقول أن يعمد إلى لفظ يقرب معناه مما يريد ليعبر به عن هذا الجديد ؟ وهو بعدُ كما أسلفنا ليس جديدًا بالمعنى الصحيح بل مولدًا مما في رأسه ومن مجموعة خواطره وإحساساته ومدركاته فالخطوة قصيرة، أو قل إنها ليست من الطول بحيث تبعد المسافة بين الموجود والمطلوب . نعم إنه لا شك في أن الإنسان ظل زمنًا طويلاً لا يعرف إلا نوعًا واحدًا من الحياة هو حياته، وليس له إلا لغة واحدة هي التي تعبر عن أعماله وحالاته هو ، ولكنه اضطر بعد ذلك أن يلتفت إلى ظواهر الحياة العامة وإلى ما في الوجود غيره من القوى ، وأن يعطى هذه أسماءُها من صفاتها وآثارها ، وأن يعزو إليها ما في حياته هو مقابلٌ له فيقول « طلع النهار » و « زحف الليل » وبذلك ينسب إليهما ما نعلم نحن أنهما عاجزان عنه غير مطيقين له ، ولكنه لم يكن يستطيع أن يتكلم عن الليل والنهار والسماء والفجر والصيف والشناء إلى آخر ذلك إلا بأن يجعل لها صفات الفرد ، وأن يجعل منها إناثًا وذكورًا ، ثم اندفع في هذا التمثيل الذي بعثت عليه المشابهة إلى آخر مداه ، وأضفى ثوبه على عالم تجاربه كلها . ولما كان نامن ذلك الزمن الأول لا يستعملون إلا ألفاظًا قليلة العدد فقد اضطروا ، كلما أرادوا أن يجاوزوا أفق حياتهم اليومية الضيقة ، أن ينقلوا اللفظ مما نشأ له في الأصل إلى غيره مما استجد ، وهذا هو أصل المجاز الذي لولاه لما تعدت اللغات 

وقد قلنا إن هناك نوعين من المجاز ، أولهما وأسبقهما في الوجود هو

الفظى ، ونعنى به نقل اللفظ من معناه الذى يقع تحت الحس إلى المدركات المعنوية . مثال ذلك العضد والساعد كلاهما في الأصل معناه الذراع التي تعمل بها ، فإذا أردت أن تقول إن فلاناً يؤازرك وينصرك ، قلت هو عضدى وساعدى ، وليس هو كذلك في الحقيقة ، ولكنك أردت أن تقول به يقوم لك مقام الذراع ويُعنى غناءَها .

كذلك الضحك ، مثلاً ، معروف ، وقد نقله الإنسان فوصف به الطبيعة وقال إن الربيع جاء يضحك ، وإنه ليعلم أنه لا يفعل ذلك غير أنه ألفى شبهاً بين إحساسات السرور والانشراح وبين انتعاش الطبيعة في هذا الفصل فنقل الكلمة للدلالة على هذا .

ومن العبث أن نحاول الاستقصاء في التمثيل لذلك فإنه لا آخر له ،
وما من كلمة في اللغة إلا استعملت على المجاز وخرجت عن معناها الأول
إلى معانى شتى متصلة بها . ويكفى القارئ أن يتناول ما شاء من الألفاظ
وأن يردها إلى أصلها وأن يتأمل بعد ذلك في أى معنى تستعمل الآن ليتحقق
صحة هذا الكلام .

ولكن الإنسان لم يدع شيئًا من الطبيعة إلا نفث فيه من عواطفه ، وكساه ثوب خواطره ، فتراه مثلاً يجعل الشمس آدميةً ويقول إنها مدت أذرعها يعنى بذلك أشعتها التي تصل إليه . وليس هذا من طراز المجاز الذي أسلفنا عليه القول . لأن اليد هنا لم تستعمل في غير موضعها ، ولم نفل إلى معنى خلاف معناها الأول ، كما هو الحال مثلاً حين تقول فلان ابدى التي أضرب بها » بل هو استعمل الذراع في مكانها بعد أن تصور الشمس مخلوقًا مثله ، وهذا الضرب من المجاز هو الذي نسميه المجاز الشمس مخلوقًا مثله ، وهذا الضرب من المجاز هو الذي نسميه المجاز الشعري كقول ابن الرومي :

إمامٌ يظل الأمسُ يُعمل نحوه تلفت ملهوف ويشتاقه الغدُ

## الواجب

تلقيت كتابي الآنسة مي - الصحائف، وظلمات وأشعة - في ساعة نحس! وكنت قد باعدت بيني وبين الأدب وطلقته ثلاثًا، أو على الأصح فترت عنه وضعفت عندى بواعثه ثم قلبت القضية وعكست المسألة وحملت الأدب عيبي وزعمته أصل البلاء والداء العياء وإذن فالنجاء منه النجاء! وفي الكتب، كما في الناس، المجدود والمنحوس، والموموق من القلوب والبغيض إلى النفوس، وما أصدق قول الرصيف القديم إذا نقلت معناه إلى الكتب.

عش بعجد فلمن يضرك نوك إنها عيش من ترى بالجدود وهى تلقى من تصاريف الأيام وانتقال الأحوال مثل ما يلقى كتابها وقراؤها – وغير كتابها وقرائها – سواء بسواء ، فكم من كتاب جليل لازمة الخمول فكأنه حين خرج من المطبعة سقط فى جب ! وكم من مؤلف قيم عبر « هولاكو » على جثته ، وأفاض روحه فى وثبته فليس الناس وحدهم يمونون ، ولكن هى الكتب أيضًا تحيا وتموت ، وتطول أجالها وتقصر ، وتبيت جميعة وتصبح مفرقة . ويارب كتاب أحمل آخر أبالها وتقصر ، وتبيت جميعة وتصبح مفرقة . ويارب كتاب أحمل آخر وتسىء إليه صراحته ، وتكسده رجاحته ، ويقعد به ثقل آرائه المعوصة ، وتؤخره دقة أفكاره الممحصة . وامض أنت فى القياس إذا شئت ، واعكس وتؤخره دقة أفكاره الممحصة . وامض أنت فى القياس إذا شئت ، واعكس

وقلتُ لما تلقيت الكتابين : يا لها من ثرثارة ! وأحسب أن الواجب

وإنما نشأ هذا الضرب من المجاز لأن أباءنا الأولين كانوا يقيسون حياة الطبيعة على حياتهم ويتصورونها قائمة على ما تقوم عليه حياتهم من التناسل وغيره ، ومن ههنا أنثوا الشمس في لغتنا والريح وغيرهما ، وذكروا القبر والنجوم . ولنا أن نسأل : أترى كانوا يؤمنون بذلك ويعتقدون أن المسألة كا عبروا عنها ؟ هل الشمس كانت في نظرهم أنثى والقمر ذكرًا - أ على العكس كما في بعض اللغات الأخرى - وهل جاءت الشمس والقم بالنجوم ولادةً كما يتناسل الناس وغيرهم من الحيوان ؟ إن هذا السؤال يستدعى أن نخوض عباب الأساطير التي نشأت في اللغات وأن نعلا نشوءها , وهو باب واسع من الكلام يضيق عنه هذا المقام . وعندنا أن الأقدمين لم يكونوا أصفى ذهنًا وأهدى عقلاً وأحكم من أن يعتقدوا ذلك ويؤمنوا به . وإنَّ من الناس من يزَّمن في عصرنا هذا بما هو أبعد عر العقل من ذلك ، فماذا يمنع أن يكون أباؤنا البسطاء السذج قد آمنوا بأن الأمر كما وصفوا والحال على ما تخيلوا ؟ ونخشى أن تلج هذا الياب من البحث فنخرج عما قصدنا إليه ويمتد بنا نفس الكلام إلى غير غاية . وعلى أنه موضوعٌ يستطيع كل امرئ أن يسمت فيه لنفسه سمتًا وجيهًا .

يا ترى ؟ قالوا لأنه مرتبط بالحياة العالية أو هما شيء أحد ! فأما من خبروا هذه الحياة العالية وعرفوها فيفضلونها لا محالة على الحياة الواطية ! نعم إن « الواجب » يتصارع مع المتع واللذاذات التي هي أحط ، ولكن هذا الصراع يفتر في النهاية ويتطابق الواجب والرغبة .

ونقرأ هذا ، نحن الأوساط ، فلا نرى فيه سوى تلاعب بالألفاظ وشعوذة بما لا يُفهم ، والحق أقول إنى ما استطعت أن أسيغ الفلسفة في يوم من أيام حياتي ! وكثيرًا ما اتهمت نفسي بكنافة الذهن وضعف الاستعداد حتى رأيت من يحبون الفلسفة ويعكفون على كتبها يقفون مثلي حيارى أمام من لا أفهم من رجالها مثل هجل وشاجل عمن لا يصلح بعض كلاميم إلا ليعزم به المرء على الجن .

والرجل من الأوساط محق حين يقول : إذا صار الواحب مطلوبًا مرغوبًا فيه ، فإنه لا يبقى ، واجبًا ، لأن الأصل فيه أنه فرضٌ علينا من غير أنفسنا . وأكثر ما يكون الواجب ، سلبيًا أو نواهي مفرغة في مثل هذا القالب « لا تفعل كذا » « واياك وكذا » . حتى حين « نريد » أن لا نعمل إلا طبقًا لما يفرضه الواجب، لا يكون هذا منا إلا إيتارًا لأهون الشرين . ولو أن أحدنا استطاع أن يخلق الدنيا على ما يحب ويشتهي ، لا أبقى لكلمة « الواجب » أثرًا في معاجمنا ، ولعفي عليها هي ونظائرها من مثل يجب وينبغي وما هو إليهما أو منهما يسبيل ، ولما أبقى سوى « أريد » ، ومتى خرجت « أريد » من القلب فقد انتسخ آخر ظل للواجب إ والواجب يتطلب جهدًا ، وطبيعة الحياة تدفع إلى توحى أسهل السبل ، وكما أن الماء إذا صادفته في تحدره الصخورُ يدور حولها ويحفر مجراه فيما هو ألين وأقل استدعاء للمغالبة ، كذلك المرء في سلوكه في حياته اليومية يؤثر أن يوفق إلى أقصى السهولة والسلاسة ، وأن يتقى كل جهد متعب .

يقتضي أن أقرأهما وأعنى بتدبرهما ثم أكتب عنهما ؟ لا شك أن هذا هو واجبى - على الأقل في رأى آنستنا ! فما أثقل الواجب ! وما أعظم شكر في إخلاص من لا يفتأون يتغنون بحمده ويشيدون بحسنه وجلاله ! من الذي يحب « الواجب » لذاته ؟ أين هذا الفنّانُ الذي يزاول « الواجب » ويتوخاه إرضاءً لعاطفته الفنية ؟ لست أنا به على كل حال ! وما أظر. بالقارئ إلا أنه مثلي . وإذ كنا من الأوساط فسبيلنا أن يدفعنا الاحساس بالواجب إلى مباشرة أعمالنا والقيام بما هو مفروض علينا ، وإلى مجانبة المغريات التي نلاقيها في طريقنا ومقاومة المفاتن . ونحن إذ تفعل ذلك نعترف بالحاجة التي تحمل على النهوض بعبء الواجب ، وبالضرورة التي تحتم الاذعان لأمره ، ولكنا لا نحس « الحب » لهذا الواجب وإنما نحس ثقله من الفاتحة إلى الخاتمة ! وقد لا نقاوم أو نناهض – بعنف – غير أنّـًا على هذا نود لو أن الأمر لم يكن كذلك ، والحال لم تكن تقتضي ذلك ! ويفتح أحدنا كتابًا – قبَّح الله الكتب ! – فيُلفى « وردزورث » مثلاً

ويفتح احدنا كتاباً - قبح الله الكتب ! - فيلفى « وردزورث » مثلاً قد نظم فى هذا « الواجب » قصيدة من أجف ما قرض وأصلبه وأبعده عن الاقناع ! فلا يصدق - أو أنا على الأقل لا أصدق - أن هذا الشاعر صافحت عبنه ابتسامة على وجه هذه الآلهة القاسية ! وينتقل إلى « كانت » فإذا به يقارن الواجب ، فى جلاله وروعته ، بصفحة السماء المجلوة ، ويجد نفسه مكرها على الاعتراف بأن هذا الفيلسوف قد يجيش صدره وبجد نفسه مكرها على الاعتراف بأن هذا الفيلسوف قد يجيش صدره بمثل هذه العاطفة الصادقة ، فقد كان « كانت » يرى فى الواجب جلالاً ويستشعر له روعة ، ولكن « كانت » و « وردزورث » أبعد عن حد الأوساط وأرفع مستوى من أن يصح اتخاذهما مقياسًا عامًا لهذا الناس .

ويقلب كتب الفلسفة الحديثة فإذا هي تعالج أن ترد إليه القدرة على الإيمان بالواجب، وتقول له إن الواجب يمكن أن يحبه كل امرئ ! ولماذا

هذا ، على الأقل ، مطلب . وإن كان الواقع أنه لا سبيل إلى انتفاء الجهود انتقاءً تامًا ، ولكن هناك بونًا عظيمًا بين الجهد بيذل حين تكون الرغبات الأولية معترفًا بها وكل مطلب آخر لا يُواجه إلا بالمقاومة والخضوع الجبري ، وبينه حين تكون القيمة الحقيقيةُ للحياة العالية مدركة تمام الإدراك . وليس ثم من فضيلة في الخضوع مع النفور والتكره ، كما أنه لا خير في التعليم الذي يتلقاه المرء كارهـًا مضطرًا . وأخلق بالمرء أن لا يفيد شيئًا من درس يُلقى عليه إذا كان يقاوم السعى لتعليمه . ومن الذي صا خيرًا بالاضطرار إلى فعل الخير على رغم أنفه ؟ ولو أنك ألزمت ابنًا لك بكرهه أن يجود في كل صباح على متسول بقرش لما صار بذلك كريدًا ولا رحيمًا ، ولكان الأرجحُ أن يكف عن هذا التسخَّى متى رفعت عنه يدك التي تقسره على البذل للمساكين . ولا شك أنه يجدر بكل امرئ أن يقوِّي في نفسه عواطف الرحمة ، وأن يبث مثلها في نفوس الصغار ، ولكر. ذلك لا يتأتى بالقهر . والأنانيةُ الصارحة خير في النهاية وأقل ضيرًا من الاستمرار على إحبارٍ غير المستعد .

وأكثر ما يكون فعلُ الواجب ، نزولاً على مقتضيات الجماعة التي نعيش فيها ، وأكثر ما يكون الباعثُ على امتثال أمر الواجب أو القعود درج نواهيه ، الخوف من الرأى العام وعدم الرغبة في معارضة مألوف الجمهور ، أى أن الناس ، في الأغلب والأعم ، إنما يؤدون الواجب إجابة لهيب أجنبي منهم غريب عنهم ، ولكن الأصل في الواجب ، بأسمى معانيه ، أن يكون الداعي إليه من النفس ومن الخارج جميعًا . ويكون من النفس بمعنى أن لا يفعل المره غير ما هو فاعل ولو اتفقت الدنيا كلها على خلاف ذلك ؛ ويكون من الخارج لأن هناك دخلاً لما هو فوق الإرادة على خلاف ذلك ؛ ويكون من الخارج لأن هناك دخلاً لما هو فوق الإرادة الفردية والرغبة الشخصية . وعلى هذا لا يكون « الواجب » بغيضًا أو

محبوبًا إلا باعتبار هذا العامل الخارجي ومبلغ بعده عن النفس أو قربه منها وقابليته للتطابق مع رغباتها . وعلى أنه مهما بلغ من مسايرته لنفوسنا ؛ يظل واجبًا . وكفى بهذا إشعارًا لها بسلطان عامل أجنبي حتى حين يطيعه وهو جذل ، كما أفعل الآن .

0 0 0

كذلك كتت أحدُّث نفسى قبل أن أفض الغلاف عن الكتابين . وقد مضت على ذلك أسابيع كنت أقدر أن تكون كلها معاناةً للاحساس بمرارة الاذعان لعامل أو باعث من غير النفس . ولكنى ما كدت أتصفحهما وأقرأ من هذا فصلاً ومن ذاك صفحة حتى شعرت كأن الواجب قد استحال رغبة ، وزايلنى انقباضى عن الأدب .

# الكتب والخلود

والمتقولة المواقية وفالهمارة وواقالوا والمساورة

and the first particular the property of the particular transfer and tr

and the state of t

A SHIP HE HANDLE WE THAT I'M

Care Hall Wall to Anthony of the

and and the after submit the hard

ماذا يصنع أحدنا إذا قُدمت له صحفةً فيها طعام هذا أول عهده به ؟ قد يكون هذا اللون التجديد الذي يُطاف به عليه أشهى ما ذاق أو يدوق فى حياته . ولكن جهله به حقيق أن يكون مدعاة للتهيب .فتراه يود لو سمع من إنسان كيف طعمه ؟ وما هو ؟ ومن أى شيء رُكب ؟ ليطمئن ويقبل عليه آمناً واثقاً من التذاذه جامعًا بين متعة الخيال وحسن الحقيقة . ثم هو حتى بعد أن يسمع ما ينفى قلقه - لا يملك إلا أن ينظر إليه ويحدق فيه من قريب ومن بعيد . ويمد إليه يده ، ولكن في إشفاق . ولا يتناول ويأكل كا يفعل المجرب العارف بما ينتظر ، بل يقلبه ويقدم ويؤخر ، فعل ويأكل كا يفعل المجرب العارف بما ينتظر ، بل يقلبه ويقدم ويؤخر ، فعل ويكرص أن لا يتجاوز النزر الذي لا يملأ الفم ، ثم يلوكه ويتذوقه ، وعينه ويحرص أن لا يتجاوز النزر الذي لا يملأ الفم ، ثم يلوكه ويتذوقه ، وعينه ثابتة الحملاق ، وعلى وجهه سمات التفكير ، حتى إذا اطمأن مضى ...

كذلك أراني مع الجديد من الكتب: أخشى التغنية وأخاف إضاعة الوقت فيما لا طائل تحته ولا محصول وراءه ، أو فيما هو شر من ذلك . ولو أني لم أكن قرأت شبعًا لما تهييت جديدًا ، ولا أشفقت أن يفسد على لذة قديمة أفدتها . ولكن إلفي للجيد من براعات الكتاب والشعراء يدفعني إلى الضن بها أن أنغص على نفسى متعتها بهذا الجديد الذي لا أدريه كيف يكون .

ولا يتعجل القارئ فيحسب أنى أكبر القديم لأنه قديم ، وأمقت الجديد

بل من منا لم يخطر له خاطر لم يجد وقتًا لتقييده ، ثم كرت الأيامُ واستسرّ الخاطر في ظلام النسيان ، فكأنه ما مر بالذهن ؟

والزمن ماضٍ لا يثقُل رجلَه ولا يتوقف .والمطابع دائرة لا تكف عن إخراج الكتب ولا تبالى اقرأها كل شراتها ، أم أهملوها على رفوفهم ، وإذا كان الناس اليوم لا يقدرون أن يقرأوا كل ما يُكتب فأحر بهم أن يكونوا في مقبل الأيام أعجز !

فكرت في ذلك حين وردني كتابا الآنسة مي وقبل أن أقرأهما ، ودارت في نفسي هذه الخواطر وأنا أتأمل غلافهما وورقهما ، وتمثلت لعيني المطابعُ . فوثب بي الخيالُ إلى جبل أوليمبيا(١) أو طار بي إليه ! وتصورت المخلدين من الكتاب والشعراء على قممه وسفوحه وفي مخاومه ،وقد غص بهم وشرق بجموعهم الوافدة عليه من كل أمة . فأدركني العطف عليهم والمرثيةُ لحالهم ولما يعانونه من الضيق والكرب. وتراءى لى كأنهم ضافوا صدرًا بهذا الحال فحشدوا أنفسهم مؤتمرًا وقام فيهم الخطباء يشرحون آلامهم ومتاعبهم ويفصلون أسبابها . ويصفون العلاج ويطرحون الاقتراحات ، وكأني أسمعهم يذكرون من أسباب هذا الزحام الذي لم يعد يطاق ، فشوُّ التزييف في مؤهلات الخلود ، وانتشارَ المطابع والصحف على ظهر الأرض التي لا تزال تتعقبهم مصالبها ، ويقولون إن الصحف دأبها أن تقرظ وتمدح وأنها قلما تعنى بالتفلية والنقد ، أو تكثرت للتمييز بين الجيد والردى، ، حتى اجترأ الضعفاء واغتر الأدعياء ، وزادت الكتب بأنواعها حتى عن حاجة الأسواق ! وحتى صار كل امرئ بعد موته يأتي

the road by the gray of some good of the land of the

أنه جدید ، فما لهذا محل في نظري . وليس من فضل أحدثا أن يتقدم ر الرمنُ أو يتأخر . وقد أتردد في قراءة الكتاب مضى على موت صاحب مثاتٌ من السنين لأنه يكون جديدًا بالقياس إلى وإن كان قديمًا من حيث عمره في هده الدنيا . ومع ذلك هبني كنت أؤثر كل قديم على كل جديد . فماذا إذن؟ من الذي يستطيع أن يتجرد من المودات والخصومات وما إلى ذلك وأن يُنصف معاصرًا له الإنصاف الواجب ؟ من الذي يسعه أن يكون على يقين جازم من أن الزمن سيؤيد رأيه في معاصره بعد عشرة أعوام أو عشرين أو مائة ؟ كتابك يا معاصرى بديع رائع . أعترف بذلك ولا أنكره . ولكن أنفك الضخم يجعل شكلك مرذولاً أو مضحكًا ، فتقا روعةُ آرائك وحستها كلما تصورت هذا الأنف الذي رُكب على وجهك ، ولبس يسعني إلا أن أتصوره وأحضره أمام عيني ! وهذا الكاتب الآخر رجل فاضل عظيم المواهب ولكنه صريح جرىء يتفحم على الناس بأراثه فيهم ولا يبالي من رضي ممن سخط منهم ، وأنا من الساخطين أو المزاحمين له في ميدانه ، فليس يروقني أن أرى كلامه مطبوعًا . ولا سبيل إلى شيء من هذا وأشباهه حين تتناول كتالًا عايه جلالٌ القام وبعيدًا عن عصرك بكل ما فيه من الجلائل والصغائر .

0 0 0

وكم كتابًا تخرجه المطابع في العام لا بل في الأسبوع أو اليوم ؟ ليكن محصول المطابع أو شمراتها - إن صبح هذا التعبير - كثيرًا أو قليلاً ، فما من شك في أن ما تُخرجه في اليوم أكثر مما يسع أشرة الناس أن يقرأ في اليوم . وما أكثر ما نتلهف ونتحسر لأن الوقت أضيق من أن يتسع لقراءة ما نود أن نقراً ؟ من منا لا تضطره المشاغل أو العلل أو الملل أو غير هذا وذاك إلى طي كتاب يرياد أن يلتهمه ، أو إلى الاكتفاء بواحد من مئات ؟

<sup>(</sup>١) هو حيل يقول القدماء إن الخالدين يعيشون عليه بعد موتهم

إلى الجبل ومعه حمل بعير من شهادات الصحف ! فكثر بين الخالدين الواغلون ومن لا يستحقون إلا النار طعامًا لما سودوا من ورق ! وأصيب سكان الجبل بغلاء الآكال والاشربات الأولمبية غلاءً فاحشًا مزعجًا يهدد بحدوث قحط عام !

ثم بدا لى كأنما أجرى الانتخاب لتأليف لجنة تتولى التحقيق ويوكل البها أن تراجع مؤهلات كل من في الجبل للتثبت والتحقق من أنه أهل للخلود ، وإعلان كل ساكن بإبراز أوراق اعتماده والمستندات التي يثبت بها حقه ، مخافة أن تكون الأغراض الشخصية قد فعلت فعلها وحشرت بين الخالدين من لا يستحقون إلا جحيم تارتاروس التي يقذف فيها بالعاصة . ا

0.0:0

ثم أفقت من هذا الحام ، وأبتسمت ، وتناولت الصحائف وأنا أسائل نفسى : ترى غارًا كيف يكون حظ كاتبتك ؟ليس في مصر من لا يشهد لها بالبراعة ، وما من صحيفة الا وهي تثنى عليها ، فهل تكفى هذه الشهادات للسكنى على جبل أوليمبيا ؟ وفتحت الكتاب لعلى أهندى إلى رأى تسكن إليه نفسى فقرأت فيه :

« من الكتاب من هو ملخصُ جلسات ومدونُ وقائع . ومنهم « كولمب » جاء لاقتحام البحار وركوب الأخطار واكتشاف عوالم مجهولة » .

وهذا صحيح . والزمن يؤخر الملخصين والمدونين ويُخملهم ، ولا يقدم ويضع تاج الخلود إلا على مفارق من يكونون في عالم الأدب ما كان « كولمب » في عالم الارتياد .

وقاد عهدنا الزمن لا يرحم ولا يعرف وسطًا ، قاما النبوغ فالخلود ،

من الشعر العربي ، ولكنا مع ذلك نحيل القارئ على جيمية ابن الرومي التي قالها لما قُتل يحيى بن عمر بن حسين بن يزيد بن على ، ومطلعها : أمامك فانظر : أى نهجيك تنهج للصريقان شتى ، مستقيم وأعوج وفيها يصف طغيان العباسيين وضلالهم في الفتك بالعلويين واستهتاكهم وضعفهم إلى حد استباح لنفسه معه أن يقول « لرجاهم » :

فلا تجلسوا وسط المجالس « حُسرا »

ولا تركبوا إلا ركائب ، تحدج ، !

فإنه في هذه القصيدة يُشرف على ضعةٍ من مرقب عال يرفع إليه القارئ بقوة روحه وسمو نظرته ، وهو يشعرك بمطلع القصيدة أن قتل أبي الحسين هذا قد أثار مسألة تقتضي الفصل ، ويرسم لك طريقي الضلال والواجب ، ويهيج إحساسك الأدبي بالتمرد على الانتكاس الخلقي الذي أنطقه بهذه القصيدة . ولولا أن المقام يضيق عن ذلك لأوردنا القصيدة كلها على طولها ولتناولناها بيتًا بيتًا .

وغير منكور أن الموضوع الجدى يسمو بنفسه ويساعد الشاعر الذى يتناوله . وليس الحال كذلك حين يعالج الشاعر الفكاهة . وأتت حين تجد قد لا يشق عليك أن تحلق ، ولكنك حين تجنح إلى الفكاهة لا يعود من السهل أن تحافظ على الاستواء الواجب ، وأن تتقى الحبوط ، وتجنب الاهاجة ، وتكبح عواطفك ، وترخى العنان لعقلك وأن تشيع الجمال في موضوعك لتسد نقصه وتملأ فراغه وتعوض تفهه ، ومن هنا قالوا إن غاية الفكاهة هي أقصى ما هو مقدور للإنسان . يعنون بذلك التحرر من تأثير العواطف العنيفة ، والقدرة على التأمل في سكون واطمئنان ، والنظر إلى العواطف العنيفة ، والقدر أو الحظ أو الاتفاق ، ومنح الحماقات والسخافات ما يقع ، لا إلى القدر أو الحظ أو الاتفاق ، ومنح الحماقات والسخافات والمتنات ابتسامة وضية .

#### الطبيعة عند القدماء والمحدثين

يقول « ريدر هجرد » في مقدمة رواية له اسمها « أللان كواترمين » :

« وإذا نزلت بأحلفا نازلة عفّرت وجهه ، خذلته المدنية وعجزت عن الترفيه عنه ، فيميل عنها ويستلقى « كالطفل » على صدر الطبيعة الحنان ، علها تنسبه بثه أو تسلب الذكرى ألمها ولذعها . ومن ذا الذي لم يشتق ، وقد تأويته الهموم ، أن يجتلي وجه أمنا جميعًا ، وأن يمتهد الجبال ، أو يرقب قطع الغمام تسبح في الفضاء ، أو يصغى إلى تهزم الأمواح وتكسرها على الشطفان – عسى تمتزج حياته بحياتها – وأن يحس دفات قلبها الأبدى ونبض عروقها البطيء وأن ينسى أشجانه في أشجان الطبيعة ، ويدع شخصيته تغيب في حركتها الدائمة العظيمة التي لا يدركها حس ولا يتولاها شعور ، وأن يفني فيما منه كنا وإليه نعود » .

وكن ممن تعجبهم أو لا تعجبهم « دقات قلب » الطبيعة و « نبض عروقها » ووصف صدرها « بالحنان » فإن كلام الرجل صادق على علائه . وليس من شك في أن المرء تمر به ساعات تحرك فيها الطبيعة نفسه وتجيشها ، وأن هذا قد لا يكون سببه أنها تُدخل السرور على نفسه أو تقنع عقله وذوقه ، فقد يكون الأمر على خلاف ذلك ونقيضه . ولسنا نعني بالطبيعة الجبال والأودية والسماء والبحار وحدها بل الأطفال أيضًا والريف وآثار العصور الأولى ، أو يعبارة أعم وأشمل ؛ البساطة التي لم يعد عليها الفن ، أو الوجود في ذاته وبكل حريته .

كذلك تصطفق أمواج العواطف في صدورنا حين نشهد الأطفال ،

وأحسب أن ليس هذا لأنا نصوب إليهم ، وتلقى عليهم ، نظرة من سماء قوتنا ونضوجنا ! أو لأن العطف يدركنا عليهم ، والمرثبة تشيع فى تفوسنا لهم ، بل لأنا نرفع ، إلى استعدادهم وطهرهم ، نظرنا من أعمق أعماق ضعفنا المرتبط بما صرنا إليه من حالة التحديد ، فإن الطفل كله استعداد ، أما الرجل فمعنى تام ، والأول قوة حرة نقية ، وهذه مغلولة مشوبة مرتبقة . ولا نحتاج أن نقول إن هذا الإحساس الذي يخالجنا حين تجتلى الطبيعة ونتأمل بساطتها لا دخل فيه للشعور الفني ولا للأشياء نفسها ، إذ ماذا في زهرة أو حجر أو عصفور يغرد ؟ إنها ليست هي ذاتها التي تثير في نفوسنا عواطفها ، بل ما هو وراءها : أي الحياة وعملها الباطن أو الوجود الحر غي ظل سننه . ومن هنا تمثل الطبيعة طفولتنا الذاهبة الحبيبة إلينا العزيزة علينا أبدًا .

وكالأطفال ، الرجالُ الذين يظلون ، على الرغم من نضوجهم واكتمالهم ، أطفال القلوب أغرارًا يفكرون أو يعملون على نحو بسيط ساذج في هذه الحياة المكظوظة بالتكلف ، وينسون أنهم في عالم فاسد موبوء . ويذيعون حولهم كأنفاس الرياض ، وينفثون الشجاعة والثقة والقوة ، ويصرمون في الأفئدة ما تخمده عواصف الحياة .

ولكن القدماء كانوا يتوجهون إلى الطبيعة بروح غير روحنا نحن أبناء المدنية . فقد كانوا يعيشون في ظلها ، وكانت لدلك أساليب تفكيرهم وتصورهم وأحساسهم ، أقرب إلى بساطتها منا نحن الدين لم يبق لنا من بساطتها ، إلا الطفولة ، ولهذا كان شعرهم مرآة يجتلي في صقالها هذا التقارب ، أو إن شئت فقل التطابق ، وكان شعراؤهم أدق منا وأعظم أمانة في وصف الطبيعة ، وقد لا نبالغ إذا قلنا إلهم لم يكونوا يمنحونها من عنايتهم أكثر مما يمنحون غيرها ، أو إنهم لم يكونوا يمنحونها من عنايتهم أكثر مما يمنحون غيرها ، أو إنهم لم يكونوا يفرقون بينها – أي

بين الموجود بذاته - وبين ما هو مدين بوجوده لإرادة الإنسان وفنه من مثل سيف أو درع أو سهم . هذه وتلك كلها كانت سواء لا تستغرق نتيجة الفن من التفاتهم أقل بما تستغرق الشجرة أو البحيرة أو الرعد . ولعل القارئ يعجب ويحسب هذا إما خلطًا منهم وعجزًا عن التعبيز ، وإما خلطًا منا وتخبطًا في التقرير . ولكن الأمر ليس فيه ما يبعث على العجب أو يغرى بإساءة الطن بهم أو بنا ، فقد كانت حياتهم وحياة الطبيعة شيئًا واحدًا أو ممتزجتين . والمرء إذا ألف شيئًا لم يكن حقيقًا أن يسترعى باله أو يجتذب التفاته الخاص . ومن اعتاد أن يسكن البيوت العالية التي يعرج إليها على سلاليم ، كان خليقًا أن لا يستغرب أن تكون البيوت كلها إليها على سلاليم ، كان خليقًا أن لا يستغرب أن تكون البيوت كلها كذلك ولم يو في هذا ما يدعو إلى طول التحدث به والعجب له . وإنما يعجب ويصدم ويحس ما يلفته حين تطأ قدمه عتبة بيت لا يوفعه عن الأرض سلم وليس له إلا طبقة واحدة .

وقد كان الإنسان محور الوجود في تلك الأزمان الغابرة ، وكان أهلها يقيسون كل حياة على حياته ، ولا يتصورونها إلا على مثالها . فألهوا الطبيعة وعزوا إليها مثل إرادة الإنسان وأعماله ، وجردوها من صبغة الضرورة الساكنة التي تروعنا اليوم وتجلبنا . ولم يكن خيالهم يجوب أرجاء الطبيعة إلا ليتخطاها ويجاوزها إلى رواية الحياة الإنسانية ووقائعها وما يجرى فيها من الصروف والغير على تنوعها . وكانوا ، عقا الله عنهم ، لا يتحرجون من اطلاق العنان لمخيالهم ، أو لا يسعهم إلا ذلك ، فلا يأخذون عليه مذهبه أو يحولون دون متوجهه خوفا من الزلل وإشفاقا من العنار ، وكانوا من البساطة بحيث يصدق الواحد منهم ما يخترعه خياله ، ومن السذاجة بحيث يقيسون - كما أسلفنا - حياة الوجود على حياة الحيوان ويتوهمونها قائمة يقيسون - كما أسلفنا - حياة الوجود على حياة الحيوان ويتوهمونها قائمة مثل حياتهم على التناسل ويعزون إليها من المظاهر شبه ما يجتلون في معيشتهم ، ولا ينزهونها عما يقع شم من الحالات .

ولسنا اليوم كذلك . وإناً لأسمى من الأقدمين مدارك ، وأوسع آفاقاً وأعمق اجلالاً للطبيعة وأسمى نظرًا إليها وأشد تعلقاً بها وأقدر على إحساسها والتفطن إليها وإدراك حقيقتها والتأثر بظواهرها . لأنا لم نعاد نجتليها في الإنسان أو نواجه بساطتها إلا خارج الدائرة البشرية ، إذ كنا قد صرنا أقل من الأقدمين تطابقاً مع الطبيعة ، وأشد بعدًا عنها ، ومعارضة لها في أساليب حياتنا وعلاقاتنا وآدابنا . فهل عجيب بعد هذا ، إذا استيقظت في نفس أحدنا غريزة الصدق والبساطة ، أن يصبو إلى الطفولة ويحن إلى سداجتها وهي كل ما بقي لنا من بساطة الطبيعة ؟

وكان قوام الحياة في العصور الأولى الإحساس ، لا الفكر ولا الفن ، حتى أديانهم وعقائدهم كانت مما أنتجته الروح الساذجة والخيال المرح ، ولم تكن عيونهم تخطئ الطبيعة في الإنسان ، فلم يدهشوا لها ولم ترعهم . وكانوا أعمق منا إحساسًا وأقوى شعورًا بإنسانيتهم فتعلقوا بها وأدنوا منها كل ما عداها . وأين نحن من هذا الإحساس ؟ أترانا نعاني إحساسًا ألح من السخط على ما جربناه من الحياة ، والرغبة في الفرار من جثومها على الصدر وأخذها بالمخنق ؟ ألم نعد كالمريض الذي يشتاق الصحة ؟ أما هم فكانوا أصحاء معافين في أبدائهم وأرواحهم فلم يعانوا لجاجة الحنين إلى الصحة والنزاع إلى العافية .

وكلما بعد الإنسان عن الطبيعة كان أحس بها وأصبى إليها ، وكانت فكرتُها أبرز في ذهنه ، وصورتها أعلق بخاطره ، وآضت فكرة وغرضًا ، ولست تجد في كلام القدماء ما ثراه في المحدثين من الإطالة والاغراق وطلب التصفية عند ذكر الطبيعة . كما ترى في هذا المثال الذي نسوقه لك من كلام الآنسة ، مي » عن نهر الصفا :

« هنا سالت صور الكون الهيولية وذابت ذرات الأثير ، هنا اجتمعت

بلايل أرفيوس لتعيد ذكرى أوريديس ذات القلب الكسير ، هنا تنهدت العطورُ تنهداتها الغرامية وتحولت الورود إلى أشعة سحرية هنا اغتسل قوس قرح فترك في الماء من ألوانه ألحانًا فضية ، ومن دماء الأحلام المتجمدة استخرج قوس قرح ألوانه السرمدية ، هنا بعث الأفق بأسراره إلى الأرض مع خيوط من الأثير ذهبية ، هنا نامت الأشباح بين أجفان بنات المياه فامتزج النور بالظلام وتلاشت اليقظة بالمنام، هنا تاحت حمائم الشعر وغنت أطيار الأنغام ، هنا لثمات النسيم شوق وهيام ، ومداعبة الموجة للموجة تبادل نظرة وابتسام ، وجمود الشاطئ حقدٌ على فتور الليالي ومعاكسات الأيام ، هنا ارتعاش الأوراق على الغصون تحيةٌ همت من مقل الكواكب وسلام ، وتمايل الأفنان ودلالها نجوى ملك الوحى والإلهام ، هنا ليلة أنوار وفجر ظلام ، وألغاز ملامس وألوان وأنغام ، حينما يمر الفجر على قمم الجبال يرى صورته في هذه المرآة البلورية - يرى رمز الشبيبة مع مايتبعها من الآمال النضرة كالأزهار ، والميول المتنقلة كالأطيار ، ثم يأتي الغروب ساكبًا في أعماقها مرارة أحزاله ، مع ما يرافقها من النظرات المتحولة ، والابتسامات المتغيبة ، والجباه الكثيبة ، والشفاه المتحركة بالصلوات ، الساكنة بالتأملات » .

ولو رجل من عصر هومر ، أو قبله ، عوض له ذكر هذا النهر ، لما ساورته كلُّ هذه الخيالات ، ولا أحس الدافع إلى الاستقصاء ، كالخائف أن يفوته شيء ، ولا أخذته هذه الرقة ! ولما ألقي إليك إلا الكلمة أو الجملة بسبطة مشتعلة بحرارة الالهام ، وفي رزانة وتؤدة ، ولكان الأرجح في الاحتمال أن لا يزيد على أن يقول « نهر الصفا الذي يجرى عند سفح الجبل الفلاني » .

وسنزيد هذا توضيحًا وتمثل له من الشعر القديم والحديث.

## القدماء والمحدثون

the state of the s

and the state of t

and the state of t

A State State of the state of the state of the

of which had purious body to be a first or and the

The little began to the market of the first of the string to

other and anything of the party and the com-

البساطة من مظاهر الصحة والاستقامة في الاحساس والنظر . خذ لذلك مثلاً : طفل يسمع من أبيه أن جاره ، فلانًا ، أشفى على الموت جوعًا ، فلا يكاد يعلم ذلك حتى يعمد إلى مال أبيه فيقبض منه قبضة ويذهب بها إلى الجار المتضور . فهذه بساطة في الإحساس ، تنم عن صحة في الطبيعة ، وسلامة في الفطرة ، واستقامة في النظر ، لأن الطفل هنا لم يتمثل لخاطره سوى أمرين : يؤس الجار ، وأسرع طريقة لإنقاذه من ميتة الجوع الشنيعة ، ولم يخطر له أن في هذه الدنيا شيئًا اسمه حق الملك ، وأن هذا الحق ليس قائمًا على الطبيعة وحدها ، وأنه يسمح بأن يموت من شاء جوعًا ، على حين ينعم جاره بالتخمة ...!

وقد يكون فيما أتاه هذا الصبى ما يُسخط أباه ، ويثير ثائرته . ولكن الأب على الرغم من غضبه وحزته على ماله ، لا يملك إلا الاعجاب بابنه ، وإكبار مروءته ، وصدق عاطفته وغرارتها ، وإلا الشعور بعجزه عن إقناعه بأن في عمله هذا عيبًا أو خطأ أو منكرًا .

كذلك عظماء الدنيا يمتازون بالبساطة ، ولا يعرفون هذه الأصول المستحدثة التي هي كالأسناد للضعف ، وهم كالأطفال في اعتدال تواضعهم في غير ذلة ، وفي بعدهم عن أدب الرياء ، وبراءتهم من المكر والدهاء ، وفي إخلاصهم لطبيعتهم وميولهم ، وفي جهلهم سر نفوسهم ، وفي اجتراثهم على الحياة أو انتفاء القلق عنهم ، إذ لا علم لهم بمخاوف الطريق الذي تدفعهم الطبيعة فيه .

والبساطة في أسلوب التفكير ، تؤدى لا محالة - كما لا يخفي - إلى

البساطة في العبارة ، ولست بواجد في عظماء الأدب وفحولتهم تلك العناية التي يتحراها العلماء ، لاجتناب الأخطاء ولتصفية الألفاظ والمعاني ، بسبكها في نار المنطق والنحو ، وملاحظة القارئ التفكير فيه حتى لا يصامه أو يتعبه شيء . كلا ! لا شيء من هذا ، وإنما يلقى إليك المطبوع ما يخطر له في عبارة حرة قوية ، فلا تكاد ترى الرمز الذي وضعه لمعناه ، وإنما نبصر أو تحس المعنى عاريًا سافرًا ، لا يطويه شيء ، ولا يحجب حسنه أو قوته عن عقلك وقلبك حجابٌ من التكلف والأناقة .

والآن فلنسق لك الأمثال لتوضيح ما نعنى . وسنورد أولاها من هومر ، إذ كان أقدم من نعرف ممن انحدر إلينا كلامهم أو شيء منه . وهنا ينبغى أن ننبه القارئ إلى أننا لسنا في مقام المفاضلة بين قديم ومحدث ، أو غربى وشرقى ، فما إلى شيء من هذا نقصد ، وإنما غايتنا أن نبين بعض ما يختلف فيه قديم عن حديث ، من حيث الروح ووجهة النظر ، وأسلوب التناول

ولم أكن أطيق صيرًا على هومر في أول عهدى بالأدب ، وكان ينفرني
منه ، كلما تناولته ، جفاؤه ، وأنه يقف من موضوعه موقف القصاص
أو الراوية الذي لا يعنيه مما يحكى شيء ، وأنه يتريث ، أو يمسك ، حيث
أحس الحاجة إلى الانطلاق ، أو يمضى على سننه ، حين يطيب لى أن أقف
أفكر وأعجب ، وأنه لا يظهر في شعره ، بل يتوارى وراءه ، ولا يحدثنا
عن نفسه أو يجلوها علينا ، فكأن شعره نت في ثرى الأدب بفعل الجو

ويعرف من قرأ هومر أن في الكتاب السادس من إلياذته حادثةً رائعة ، يقصها الشاعر بجفوته المعهودة ، ويروده المألوف ، وذلك حين يلتقي جلوكوس وديوميد في ميدان الحرب ، فيهمان بالتناحر ، حتى إذا عرفا

أنهما كانا فيما سبق مضيفًا وضيفًا ، ألقيا السلاح وتبادلا التحايا والهدايا . وذلك إن ديوميد يعرف من كلام جلوكوس خصمه ، أن جلوكوس هذا كان من عهد أبويهما صديق أسرته ومضيفها ، فيغرز رمحه في الأرض ، ويقبل على خصمه يحادثه ، ويتفقان على أن يجتنب كل منهما صاحبه . وماذا يقول هومر في هذا الورع الذي يستغرق النفس حتى في ساحة القتال إكبارًا لكرم الضيافة ، وحفظًا لحقوقها ؟ لا شيء ! حتى ولا كلمة واحدة ! بل يدع الحادث ينطق بنفسه ، ويكشف عما انطوى عليه من ماني النبل وسمو النفس ، ولا يزيد على أن يقول ( ونحن ننقل من ترجمة موب الشاعر الانجليزي ) على لسان ديوميد :

« فأنا مضيفك الأمين في أرجوس ، وكذلك أنت مضيفي في ليسيا ، حين أزور تلك البلاد . ولنتحاش أن تلتقي رماحُنا في ساحة الحرب ، أز ليس ثم من أبناء طروادة من أقتلهم غيرك حين يرسلهم إلى إله وتبلغيهم خطاى ؟ وأنت يا جلوكوس ، أليس يكفيك من تلقى من الآشيين لتضحى بهم حين تشاء ؟ فلنتبادل سلاحنا ليرى الناس كذلك أننا نباهي بأن كنا ضوفًا ومضيفين على عهد آبائنا » . كذلك تكلما ثم نزلا عن مركبيهما ، وتصافقا وأقسما على الولاء والاخاء » .

يقرأ أحلنا هذا فيود لو تمهل هنا هنيهة ليطوى الكتاب ويتلبر ويقلب خواطره ويُثنيها إلى نفسه وعصره ، ولكن هومر جليد يسوق قصصه ولا يعلق عليها ، ولا يكاد يفرغ من هذه الحادثة حتى يخبرك في بساطة أن ابن ساترن ( زحل ) أعمى جلوكوس الذي تبادلا السلاح مع ديوميد وأعطاه أسلحة ذهبية تساوى مائة ثور وأخذ منه سلاحًا لا يساوى إلا تسعة لدان » ! ؟

اقرأ بعد هذا قصة الفارسين المتزاحمين على قلب « أنجلبكا » كما رواها « أريوستو » في الفصل الأول من « أورلندو فيور بوزو » وهي حكاية ليست دون حكاية هومر دلالة على النخوة ونبل النفس وشرف الفروسية . وخلاصتها أن الفارسين فيرجوس ، وهو مغربي مسلم ، وريتالدو المسيحي ، كانا متنافسين على فتاة ، اسمها أنجليكا ، وكانت قد فرت ، فبعد أن اقتتلا ما شاءا ومزق كل منهما جلد مزاحمه ما استطاع ، تصافحا وامتطيا جوادًا واحدًا وذهبا يعدوان به في إثر أنجليكا . المسلم والما

ولكن أربوستو كان يعيش في عصر أحلث من عصر هومر ، ولم يكن لتلك البساطة الأولى وجودٌ في زمنه ، فوقعت القصة من نفس راويها الشاعر وقعها من نفوسنا نحن القراء ، وأكبر فيها تغلب الاحساس الأدبي على العاطفة الجامحة ، ولم يستطع أن يخفى إعجابه ويكتمه ، كما فعل هومر ، فبرز من وراء المسرح وترك موضوعه وعقب عليه بقوله .

« ما أنبل الفروسية القديمة وأكرم عاداتها ! إن هذين المتزاحمين كان يقصلهما الدين وكان كيانهما يكابد مرارة الألم الناشئ عن عراك قاس ، فتأملهما الآن يركبان معًا في طريق مظلم معوج دون أن تخالج أحدَهما ريبةً ! ويعدو الجوادُ تستحثه أرجلهما الأربع حتى يبلغ بهما مفترق

وكهرمر ، شكسبير إلى حد كبير ، وإن فصلتهما هوة عميقة من الزمن . هذا أيضًا يتناول موضوعه كما يتناول الجراحُ المبضعَ ولا يتحرّج ، بدافع من الرقة وطراوة النفس وسقم الذوق ، أن يمزح ، حتى في أشجى المواقف كا في هملت ، ويمزجها بهراء مجنون كا في رواية الملك لير . ومن من الناس يقرأ هملت ولا يستوقفه ، في فاتحة الفصل الخامس ، مزاحُ

حفارى القبور وهم يُعدون القبر ليتلمُّأ على أوفيليا ، ويغنون ويذكرون الحب وحلاوته ، والصبى ورونقه وهم يُعملون الفأس ويرمون الجماجم ! ويسأل هملت أحدّهم :

هملت : لأى رجل تحفر هذا القبر ؟

الحفار : لا لرجل يا سيدى .

هملت : لأى امرأة إذن ؟ الحفار : ولا لامرأة !

هملت : من الذي سيُدفن فيه ؟

الحفار : كانت امرأةً يا سيدى ، ولكنها ، رحمها الله ، ماتت ! ثم يسأل هملت : كم لك في هذه الصباعة ؟

الحقار : زاولت هذا العمل في نفس اليوم الذي تغلب فيه ملكنا الأخير ، هملت ، على فورتنبراس .

هملت : منذكم هذا ؟

الحفار : ألا تدرى أنت ؟ إن كل مجنون يعرف هذا ! إنه نفس اليوم الذي ولد فيه هملت الصغير اذي جُن وأرسل إلى المجلترا

هملت : ولماذا أرسل إلى انعجلترا ؟

الحفار : لماذا ؟ لأنه مجنون ! سيثوب إليه عقله هناك .فإذا لم يثب ، فليس في هذا بأس هناك .

هملت : لماذا ؟

الحفار : لن يلاحظ هذا لأن الناس هناك مثله جنونًا !

أو تتطرى نفسه فيموه الطبيعة الإنسانية . وهذه أبيات لابن الرومي يبكي فيها أوسط أولاده الصغار .

أَقرَةً عيني لو فدى الحيُّ ميتًا كأنى ما استمتعت منك بضمة ألام لما أبدى عليك من الأسي محمدُ ما شَيءٌ تُوهُمُ سلوةً أرى أخويك الباقيين فإنمسا إذا لعبا في ملعب لك لذَّعا فما فيهما لي سلوة ، بل حزازة

فديتك بالحوباء أول من يفدي ولا شمةٍ في ملعب لك أو مهد وإنى لأخفىمنه أضعاف ما أبدى لقلبي إلا زاد قلبي من الوجد يكونان للأحران أورى من الزند فؤادى بمثل النارعن غير ماقصد يهيجانها دوني وأشقى بها وحدى

والأبيات الثلاثة الأخيرة هي المقصودة . وأخلق بغير المطبوع أن يشعر بما يكبحه عن الاعراب عن هذا الجانب من عاطفة الحزن ، أو يخشى أن يوصم بالقسوة والتوحش . وابن الرومي لا يجتزئ بهذا بل يقول أيضًا إذ بقاء ولديه لا يعزيه عن فقد ثالثهما ولا يسد الخلة التي أحدثها ، ويعلل ذلك بقوله :

وأولادنا مثل الجوارح أيها لكلُّ مكانٌ لا يسد اختلالـــه هل العين بعد السمع تكفيمكانه

فقدناه كان الفاجع اليين الفقد مكانُ أخيه من جزوع ولا جلد أم السمع بعد العين يهدي كا تهدى هملت : وكيف جن ؟ ١٠ (ميد ما ما ما ما ما ما ما ما ما

الحفار : بشكل غريب على ما يقولون .

هملت : كيف ؟

الحفار : بأن فقد عقله ! مل السيال المالك عليه ا

هملت : كم يظل الرجل في جوف الأرض قبل أن يبلي ؟

الحفار : إذا لم يكن قد يلي قبل أن يموت ! – فإنه ترد علينا في هذه الأيام جثتٌ كثيرة مجدرة لا تكاد تحتمل الدفنَ - فإنه يظل حوالي ثمانية أعوام أو نسعة ، واللباغ يمكث تسعة .

هملت : ولماذا يمكث أكثر من سواه ؟

الحفار : لأن جلده يا سيدي تلبغه ممارسته لصناعته فيبقى زمنًا لا ينقذ الماءُ منه . والماء يا سيدى معفَّنٌ شديد لجسمك الميت الحقير . هذه جمجمة . لقد ظلت في جوف الأرض ثلاثًا وعشرين سنة .

هملت : جمجمة من هذه ؟

الحفار : ابن خنى مجنون ! من تظنه ؟

هملت : لا أدرى ! الطبعة إلى المالية والمالة الحفار : يا للطاعون لهذا الوغد المجنون ! لقد صب على رأسي مرة زجاجةً من نبيذ الرين . هذه الجمجمة يا سيدى كانت ليورك مضحك

منظر قاس ! ولكن الشاعر أعظم وفاءً وأصدق من أن تأخذه رقة

### جيئة وذهوب

المراكز والمراجز والمراجز والمراجز المراجز والمراجز والمراجز

الحركة مبنية على التغير قائمة على التحول ، تستطيع أن تلخص حركتها في أنها جيئة وذهوب . ولا تخش أن نركض بك بين وعوث الفلسفة ووعور ما وراء المادة ، فأنا أشد حرصًا على أعناقنا أن تُدق من أن نغامر فيها ، وأعظم جهلاً بمسالكها ومخارمها ومداخلها ومخارجها من أن نفكر في اعتسافها . وما خامرتا الطمع يومًا أن نقيس بمساطر عقولنا المحدودة هذه المجاهل اللانهائية التي يأبي اللحظ أن يُمدُّ فيها ويستهول القلبُ أن يتعرّفها .

The state of the last paper with the con-

at the second the second

إذن ماذا نريد أن نقول ؟ لا شيء سوى أننا نجي إلى هذه الدنيا من حيث لا نعلم ، ثم نحس أننا جئنا إليها وصرنا فيها ، ثم نمضى عنها ولا ندرى أننا مضينا !! وليس في هذا شيء من الفلسفة كا ترى ! وإن لم يكن تدبر هذا بأقل إرعابًا منها ! ويقول مترلنك ، فيما أذكر في بعض رواياته ، إننا ننحدر إلى دنيانا هذه وفي يمين كل واحد منا حقيبة يحمل فيها المقدور له والمقضى به عليه ! ويظهر أن الموكل بتحميلنا هذه الحقائب أشد يقظة من أن يدع واحدًا يهبط إلى الأرض فارغ اليد ! أترى لم يحاول أحلنا أن يفلت ليجيء خالى الوفاض بادى الأنفاض كا يقولون ؟ وكيف أحلنا أن يفلت ليجيء خالى الوفاض بادى الأنفاض كا يقولون ؟ وكيف عرف ؟ أيبقى كالدرهم المسيح لا تتناوله أيدى الصروف ، ولا يتعاقب حرف ؟ أيبقى كالدرهم المسيح لا تتناوله أيدى الصروف ، ولا يتعاقب عليه من الحياة لا خير ولا شر ؟ ومن الذي يسعه أن يرسم لنفسه صورة ما قبل الحياة ؟

وفی مثل هذا یقول شاعر غربی :

« جننا إلى هنا باكين . وإنك لتدرى أننا لا نكاد ننشق الهواء حتى نصيح : تصيح حين نولد لأننا جننا إلى هذا المسرح الكبير للمجانين ! » .

ولعل هذه هي الجيئة الوحيدة التي نلقى فيها الحفاوة الحارة! نهبط إلى الدنيا عرايا عاجزين باكين صارخين في غير أدب أو رفق ، فيُحتفل بنا وتزف البشائر بمقدمنا ، وتترى التهنئات من أجلنا ، وتبذل العناية براحتنا ، وتتوخى مرضاتنا . ويسام الخير من لمحاتنا ، وتونس آية الرشد من حركاتنا ، ويستشف فينا العرف كا يستشف ويقدر حقين الرحيق في العناقيد :

ومن العجائب أن نسر بمــــا يشد بأن نهــد كما يقول ابن الرومي :

أوَ ما أرى ولدى قـوى منى بنقضى تُستجـد كم من سرور ل بمولو د أوُملــه لغــد وبأن يهدنــى الزمـــا نُ رأيت منتــه تشد إ

ثم لا حفاوة ولا احتفال بعد ذلك ! أو لا حرارة في الحفاوة على الأصح .

وإنه لمن سوء الأدب ، ولا شك ! ؟ أن نستهل حياتنا بكل هذا الصخب ، وأن نعلن مقدمنا بمثل هذه الضوضاء ! ولكن عدرنا أن هذا أول عهدنا بالمسرح ، وأننا أغرار تعوزنا الدربة وينقصنا التهذيب . وإذا كنا لا نحسن الوفادة ولا نتحرى آداب الدبحول ، فحسبنا أننا نكفر عن ذلك حين نخرج ، ونعنى بأن يكون حروجنا لا شدّوذ فيه ، وأن يكون ذلك حين نخرج ، ونعنى بأن يكون حروجنا لا شدّوذ فيه ، وأن يكون

ومن الغريب أن الإنسان فكر فيما يكون بعد الموت وتصوره على وجوه شتى ، وأعياه أن يرجع البصر إلى ما كان قبل هذه الوفادة إلى دار التحول ! ويذكرني هذا قول توماس هاردي من قصيدة اسمها « ساعة السنين » :

" قال الروح : إنى أستطيع أن أرد ساعة السنين فتكر عقاربها راجعةً ولكنى لا أستطيع أن أقفها حيث تشاء .

قلت : اتفقنا على هذا ، فامض بها راجعة . فإنه خير من أن أتصورها ( يعنى حبيبته ) مبتة !

فأجابنى : « سلام ! » ونشر صورتها كما كانت فى آخر عهدى بها . ثم صارت ترجع أصغر فأصغر حتى عادت إلى يوم عرفتها أول مرة ، ناضجة الصبى ، ريا الشباب ، فصحت « قف ! وكفى - دعها تبق هكذا أبدًا ! » ولكنه هز رأسه ، وا أسفاه ! لا سبيل إلى الوقوف . فمضت تعود صبية فطفلة ، ويتضاءل وجهها شيئًا فشيئًا ، حتى صارت لا شيء كأن لم تكن ! فتوجعت وقلت « لقد كان خيرًا من هذا أن تبقى عندى ميتة ! إذن لبقيت حية بذكراها . أما الآن فلا سبيل إلى ذلك » فقال فى جفوة : إنك أنت الذى اخترت أن تُغير المقدور وتفسده » .

وأحسب أن أول جيئاتنا شرُّها ! ومن ذا الذي لا يحس أن ابن الرومي إنما يعبر عما يخالجنا جميعًا حين يقول :

لما تؤذن الدنيا به من صروفها يكون بكاءُ الطفل ساعة يولد وإلا فما يكيه منها وإنها لأرحبُ مما كان فيـه وأرغد ؟ وإذا أبصر الدنيـا استهل كأنه بما سوف يلقى من أذاها يُهدد

ثم هذا البيت الصادق الرائع : وللنفس حالات تظل كأنما تشاهد فيها كل غيب سيشهد

على أسلوب يقبله الذوق وتقره الآداب . وقد يدّعى بعضنا العجب ممن يُعدون لذهابهم عدته ، ويجمعون له أهبته ويحرصون على ما يكلف من نفقة يدخرونها لذلك اليوم الذى يرحلون فيه ، ويطلبون أن يكون تشييعهم على أسلوب معين يرصمونه . غير أن الأمر لا محل فيه للعجب ، وما يدرينا ؟ لعلنا نريد أن نتفادى أن يقال عنا إنه ليس أجدر بنا ولا أمثل من هذا الرحيل ! وما أكثر ما نزعم أن الأمر لا يعنينا ، وأننا لا نكترث له ، وأننا سنذهب ، حين يأتى ذلك ، بقدم ثابتة . وقد نحب أن نمسح أعشار قلوبنا بالسلوان فنقول إن الموت مسألة تافهة وإننا نلقى إليه الحياة كما يلقى أحدنا أعقاب السجائر ! وإننا مللنا أن نظل ندفئ أيدينا أمام موقد الحياة . وإننا متأهبون للرحيل وسنلبس له أبهى الحلل ونلف في أزهى الحرائر وأغلاها ، وستوضع على أجداثنا الرياحين والأزاهير ، ويذكرنا الناس على حين ننساهم ونذهل عنهم ! وهذه صفة تميز بها الإنسان عن سائر الحيوان ، ونعنى قدرته على أن يدعى أنه لا يكترث للموت !

وقد كان الرئيس ابن سينا رحمه الله يقول : « اللهم لا أسألك حياة طويلة ولكن أسألك حياة عريضة » وأحسبها الكلمة الوحيدة التي لا يعيى المرء أن يفهمها ، من كل ماسح به ذهنه ، على وجه من الوجوه . وأفهم منها الجاه والاستغناء وتوفر الوسائل لسد الحاجات وإرضاء الشهوات ، أو أفهم منها أن يتيسر للمرء أن يملأ الأجل القصير بالجلائل فكأنه عاش بأعماله وبما أحس وأدرك وتفطن إليه وحصله ، أجيالاً عديدة لا سنوات قليلة . وعلى أيهما فالدعاء مما تتصاعد به أنفاس الناس جميعًا ، ولست أعرف ما هو أحكم منه . ذلك أن الحياة منتهية على كل حال طالت أم قصرت . وليس أسف المعمر على فراقها بأقل من أسف الشاب ، وإذ كان قصرت . وليس أسف المعمر على فراقها بأقل من أسف الشاب ، وإذ كان

الأسف واحدًا ، والأجل إلى انتهاء ، وكل تعز أكذوبة وباطل ومحال ، فخير في الجملة أن تقصر مع الامتلاء من أن تطول مع الفراغ!

نعم من الأكاذيب ومغالطة النفس أن يدعى أحد الزهد في الحياة والشوق إلى الرحيل ، وأن يتظاهر بالارتياح إلى ذكره بعد ذهابه . حتى التيقن من خلود الذكر ليس فيه سلوان . وتعجبنى قصيدة لتوماس هاردى أيضا يتهكم فيها ويسخر ، عنوانها « أتحفر فوق قبرى ؟ » وهذا بعضها ( والسائل هنا سيدة دفينة ) .

- « أهذا أنت يا حبيبي تحقر فوق قبرى لتغرس غصنًا ؟ » .
- « كلا ! لقد ذهب أمس وتزوج فتاة صبيحة ربيبة غنى وقال
   ( عنك ) إنها لا يمكن أن يسوءها الآن أن لا أكون وفيًا ! » .
  - « إذن من يحفر فوق قبرى ؟ أهو أدنى أقربائى ؟ » .
- « كلا ! إنهم يجلسون ويقولون : أى جدوى من غرس الأزهار ؟
   إن العناية بقبرها لا تخلص روحها من شباك الموت » .
  - « ولكن من الذي يحفر فوق قبرى ؟ أهو عدوة لى ؟ » .
- « كلا ! إنها لما سمعت أنك اجتزت الباب الذى يوصد على كل
   حى ، عاجلاً ، أو آجلاً لم ترك بعد ذلك أهلاً للبغض ولم تعد تعبأ بك
   أو بمرقدك » .
- « إذن من الذي يحفر فوق قبرى ؟ خبرتى فإنى لم أحسن التخمين ! » .
- « إنه أنا يا سيدتي العزيزة ! كلبك الصغير الذي لا يزال يعيش قريبًا منك ، وأرجو أن لا تكون حركاتي تزعجك » .

### كلمة في الخيال

كان بودنا لو استطعنا في هذا الفصل أن نعتاض من كلمة « الخيال » لفظاً آخر لم يخرجه سوء الاستعمال عن معناه ، ولم يحطه بحواشي أجنبية منه غريبة عنه . إذن لاسترحنا وأرحنا ولتيسر أن نقيم كل شيء على حده ، وأن ننقذ الأدب من الفوضي التي يعانيها . ولكن خلق لفظ ليس بالأمر الهين الذي يتأتي كلما أراد المرء ذلك أو تمناه . وعلى أن من فضل الله الذي يُذكر ليشكر ومن رحمته بنا أن ليس في مقدورنا أن نستحدث من الألفاظ ما نشاء لما نشاء من المعاني حين نشاء . فإنها قدرة كانت حقيقة الألفاظ ما نشاء لما نشاء مواتمل تتبليل بها الألسنة ويمتنع معها التفاهم ألذي لا معدى عنه في حياتنا ، إذ يصبح لكل واحد لسان يتكلم به ، ومعجم يتناول منه لمعانيه ومقاصده .

وماذا يفهم الناس من لفظ « الخيال » ؟ تسمع من كثيرين قولهم :
هذا خيال شاعر ! ونعرف بالتجرية الطويلة أنهم يفهمون من الخيال مجافاة
الحقائق وتنكب التجارب واقتناص شوارد الأوهام والمحالات ، وكأنا بهم
يحسبون أن المرء على قدر بعده عن مألوف الناس وتحاربهم ، يكون نصيبه
من الخيال وقدرته عليه ، وأن هذا التناسى للحياة وسننها ولحقائقها ولأحوالها
يكلف ما لا يكلف تحريها والقناعة بميسورها . وهذا كله خطأ في خطأ
وجهل فوق جهل .

ومن العسير أن تعالج هذه الأوهام التي قررها الجهل والعادةُ في الأذهان وعرّف أصولها . وقد تستطيع أن تقنع الشاب المتطلع إلى مراتب الأدباء - آه ا نعم ا أنت تحفر فوق قبرى ا .. كيف لم يخطر لى أني خلفت قلبًا وفيًا وراثى ؟ أى إحساس فى الإنسان يضارع وفاء الكلب ؟ » .

- « سيدتى لقد حفرت فوق قبرك لأدفن عظمة تكون ذخرًا لى إذا جعت وأنا أطوف بقرب هذا المكان . وأنى لآسف ، ولكنى نسيت أن هذا مرقدك » ! ؟

and the transfer for the part of the contract of

والمراجع بالمشار والمواري فالمراج الإنطاري

The Alberta State of the last of

the state of the second beautiful to be the second

and the little of the last the last the same of the

Name of the last o

ومنازل الشعراء بأن كتابة حوالة مالية بمائة جنيه لا تكلف الإنسان فوق ما تكلفه كتابة حوالة أخرى بجنيه واحد ، وأن حامل الحوالة ذات الجنيه الواحد قد يجد الجنيه في المصرف ويرجع به عنه ، على حين يذهب حامل الحوالة الكبيرة فيلفيها مزيفة أو لا يجد لصاحبها وديعة أو رصيدًا أو حسابًا يأخذ منه ويذر . نقول في وسعك أن تقنع الشاب بهذا ثم تحاول أن تخطو به خطوة أخرى وأن تبين له ، قياسًا على هذا المثل الذي تسوقه ، أنه ليس بصحيح أن الشطط الذي تحسبه خيالاً يكون أدل على القدرة ، وأن من يجيئك ، مثلاً ، بوصف بستان يغاير كل ما ألفه الناس وعهدوه في البساتين وارتبطت به آراؤهم وخوالجهم ، ليس من اللازم أن يكون أشعر وأقدر على التخيل ممن لا يعدو أن يسوق إليك وصفًا ساذجًا لا ينكره الحس ولا ينزعج من جرائه العقل – تعالج أن تبين له هذا وتشرحه فيعود إلى وأس أوهامه التي حشا بها رأسه معلموه ، ومطالعاته للكلام الزائغ الذي كلف به من نسميهم نحن أهل المذهب القديم .

كيف إذن نميط هذه الأوهام وننفى أذاها عن العقول ليتنزه الأدب عنها ؟ من سوء الحظ أتنا مضطرون فى مصر أن نقيم الدليل حتى على البدائة ، وأتنا لو حلونا من هذا التكليف وارتفعت عنا مؤونته لاستطعنا أن نضرب بسهم فى ميدان الأدب وأن يكون لنا فيه عمل أجل وأضخم ، ولكن البلاء فى مصر أنك تجد فيها أناسًا قليلين رفعتهم تربيتهم إلى مراتب الغربيين ونقلهم تهذيبهم إلى مستواهم ، على حين ترتع بقية الأمة وتمرح فى بحبوحة الأمية . وعلى هؤلاء القليلين يقع عبء التهذيب العام ونشره ! ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى كانت الحاجة هي إلى المكاتب الأولية فمن الخرق أن تبدأ نشر التعليم ومتى مثل ..

كذلك نحن . علينا أن نُسفَ دائمًا إلى البدائة وأن نقص أجنحتنا حتى

لا نحلق في سماء الأدب حيث لا يرانا أحد ولا يحسنا ديَّار ! ولا مفر لنا حين نكتب في الخيال من أن ننحدر عن القمم السامقة إلى السهول المنبسطة التي تأخذها العين بنظرة ، وأن نقرر أن الإنسان عاجز عن أن يتخيل ما لم ير ولم يعرف ، وأن القدرة الفنية ليست في الإغراب وتكلف المحال والإتيان بما لا يكون ، بل في حسن اختيار التفاصيل المميزة كم يقول « تين » في فلسفة الفن ، وإنه من أفحش الغلط أن يتوهم المرء أن إلفه الشيء يجعل تناوله إسفافًا ونبذه سموًا . فإن الأشياء موجودة نراها ونحسها كل يوم من أيام حياتنا ، والحقائق معروضة على أذهاننا وقلوبنا ، غير أن كونها كذلك ليس بمستلزم أن نكون قد انتفعنا بشهودنا إياها ووعيناها وأحطنا بها ، وأكثرنا لا يفكر فيها ولا يلتفت إليها أو يعني بها . وقل من بيننا من يُحضر إلى ذهنه صورة شيء مما يحيا بينه من المشاهد والمناظر . ولما كان الله من بطبيعته يعييه إلى حد كبير أن يجسد لنفسه صورة منظر بجملته وتفاصيله كما هو كاثن في الطبيعة أو الواقع ، فإن الأمر يحتاج إلى غريزة دقيقة التمييز يستهدى بها الذهن في انتفاء التفاصيل وضم بعضها إلى بعض وترتيبها . وما على القارئ إلا أن يجرب ! هذه هي الدنيا أمامه ، وفيها ما هو أقرب إليه وأمس به وما هو أعرف به وأدرى ، فليتناول ما يظن أنه أسهل عليه وأقل مؤونة وليصوره لنفسه وليعرض عليها كل جوانبه وليحاول الإحاطة والاستقصاء ليعرف أي عسر يكابد ، وليدرك أن تناول المألوف ليس فيه إسفاف ، وأن المألوفات ، وإن كانت في طريق كل أحد ، لا يفطن إليها كل ذهن ولا تلتقطها كل عين ، وليصدق قول « جورج إيليوت » أن بعض الناس حين يرون الشاعر يسبح بين الضباب يحسبون أن مجرد ذهابه في الجو يُكسبه جلالاً ، ويتوهمون أنه صار أقرب إلى السماء لأنه نأى عن الأرض!

وهى ملاحظة فى الصميم من حبة الصواب ، فما دنا هذا الطائر من السماء ولكن بعد عن الأرض ، وما اكتحلت عينه بقليل ولا كثير بين أجواز السموات بل غابت عن عينه الأرض واستسر كل ما فيها عنه ، فلا هو وصل إلى شيء وفاته كل شيء ! غير أن الناس يرون الكاتب أو الشاعر ببت كل ما يربطه بحقائق الحياة ويلقى إليهم كلامًا شاردًا مما أملته الأوهام المعربدة فيحسبونه سما إلى منزلة من القدرة الفلسفية لا تدرك !

أنقول حقائق الحياة ؟ إذن فما هذه الشياطين وعرائس البحر والغاب وما إليها مما ابتدعه خيال الغربين ووصفوه في شعرهم ؟ من أين جاءوا بهاتيك المحالات ؟ وكيف عرفوها ووصفوها ولا خبر لأحد من أبناء الدنيا بها ولا عهد ؟ ولمن يقوم بنفسه هذا الاعتراض بعض العذر ، فلعله لا يدرى أن هذه الشخصيات ليست مخلوقة خلقاً وإنما هي ، على بعدها وغرابتها ، مما استحدثه الخيال النشيط من مألوف بنات الدنيا ولصوصها : فهي أسماء مستعارة لشخصيات مكونة من متفرق ما يلحظ في ناس هذه الدنيا : وهو خيال ، ولكنه محلى في سماء الشعر بجناحين من الحقيقة . وليست قدرة الشاعر هنا في أنه أوجد شيئا من العدم ، فذاك محال ، ولكنما قدرته في أنه استطاع أن يكون صورة من أشتات صور وأن يُحضر الصورة في أنه المولة إلى ذهنه إحضارًا واضحًا وأن يمثلها لنا كما ينبغي أن تكون .

وليس من فضل في أن تأتي إلى بمعان أو صور كالزئبق لا تتمكن اليد منه ، ولكن المزية كل المزية أن تحيى بما يحتمل النقد الصامت للتجربة العامة ، وأن تسوق ما لا يضيره بل يزيده إشراقًا وصحة أن تواجهه بالحقائق . ونورد لك مثلاً لما نريد : قول شاعر قديم لا يحضرني اسمه : بكت عيني اليسرى فلما زجرتها عن الجهل بعد الحلم أسبلنا معًا فأين فيمن عرفنا وعرف أسلافنا وسيعرف من يأتي بعدنا ، إنسان يكي

بعين ولا يبكى بالأخرى ؟ ودرجات الحزن لا تُقاس بهذا ، حتى إذا أمكن ، فيكون المرء حزينًا إذا بكت له عين واحدة ، وحزينًا جدًا إذا فاضت كلتا عينيه بالدموع ! ومبلغ الفجيعة لا يدل عليه هذا التكلف للمحال ، وما كانت الدموع مظهر الشجى الوحيد والدئيل الفذ عليه ، حتى يشط القائل هذا الشطط كله ويخرج عن حدود الطبيعة . ومن شأن الحزن العميق أن يصرف النفس عن التصنع فضلاً عن هذا الإفحاش . فماذا صنع شاعرنا ؟ هذا إلى أنه لم يأت بشيء معقول في ذاته ولا مع التمحل والتكلف له . وأقنعنا أنه كاذب فيما زعم من الحزن والأسي وما أراد أن ينحل نفسه من صفات الرجولة . إذ كان لا ينافي الرجولة أن يبكي المرء ، ولا يشبتها أن تجمد العين ، لأن جمود العين قد يكون مرجعه إلى البلادة ولا يشبتها أن تجمد العين ، لأن جمود العين قد يكون مرجعه إلى البلادة في الإحساس لا إلى القدرة على ضبط النفس وحكمها . فمن حيث نظرت إلى هذا البيت لم تجد فيه إلا ما يستحق من أجله أن لا يحسب في الشعر وإن كان موزونًا مقفى مع ما سبقه وتلاه .

ولا يتعجل القارئ فيحسب أنا من أنصار « الريالزم » في الشعر ، أي ما يمكن أن نسميه المذهب الحسى ، أو تناول الشيء كما هو واقع تحت الحس ، ولكى نوضح هذا نقول كلمة صغيرة في موضوعه .

الأصل في الشعر وسائر الفنون الأدبية على اختلاف أنواعها وتباين مراميها وغاياتها ، النظر بمعناه الشامل المحيط ، وعلى قدر اختلاف النظر يكون اختلاف المعاني والأغراض ، والشاعر لا يسعه إلا أن يصور ما « يرى » بالمعنى الأوسع ، وما يراه الواحد قد لا يراه الآخر ، وربسا أخذت عين الشاعر منظرًا فأيدع المخيا تنويقه ، وأحسن ما شاء تفويفه وتزويقه ، واعلم أن وؤية الشيء في أجل مظاهره وأسمى مجاليه وأروع حالاته هي ما يعبر عنه « بالأيديالزم » وعلى العكس من ذلك » الريالزم » .

# كلمة عن

#### ابن الرومي وحياته

وجدت أكثر من ترجم ابن الرومي من الكتاب المتقدمين لم يستقصوا أخباره ولا توخوا الإحاطة بها أو ترتيب ما أثروا منها . ومن أين لكاتب أن يوفي القول فيه وكل ما انتهى إلينا لا يبرد الغلة ولا يسد الحاجة ؟ وكيف نقتفي معالم سيرته ، ونتتبع نمو عقله ، ونستقرى أطوار نفسه ، ونحن لا نعلم أي أخباره أسبق أو أصح ولا نعرف عن كثير ممن اتصل بهم وصاحبهم وتقلب بينهم إلا أنهم عاشوا وماتوا كسائر الناس ؟

ورأيت ، كذلك ، المؤرخين السابقين رحمهم الله ، قد أتحفونا بطائفة غير صالحة ! من نوادره وفضائله ورذائله ، رواها بعضهم عن بعض بالتواتر ، كا هو مألوف العرب وديدنهم ، وهو مذهب أشبه بالعمليات الحسابية منه بالتحليل الأخلاقي ، وليس فيه تصوير للنفس ولكنه قياس لطول الصورة وعرضها . وشتان بين أن تجمع شتيت الصفات ثم تسردها واحدة واحدة ، ويين أن ترسم اللخلق الحادث من تفاعلها واصطكاك بعضها ببعض ! فإن ما لا شبهة فيه أن النفس الإنسانية ليست كخزانة الكتب تُرى فيها الفضائل والرذائل مرصوفة مرتبة لا تعدو واحدة مكانها ولا تتجاوزه إلى سواه ، والرذائل مرصوفة مرتبة لا تعدو واحدة مكانها ولا تتجاوزه إلى سواه ، والملكات ، تقتل على الحياة والتغلب كما يحترب الناس في هذا العالم الكبير ويتنازعون البقاء والغلبة فيما بينهم ، وبحر تنسرب فيه الطبائع بعضها في ويتنازعون البقاء والغلبة فيما بينهم ، وبحر تنسرب فيه الطبائع بعضها في خلال الموجة وتغيب في أثنائها .

#### ومن الضرب الأول قول البحترى يصف الربيع :

من الحسن حتى كاد أن يتكلما أواثل ورد كن بالأمس نوما يت حديثا كان قبل مكتما عليه كا نشرت وشياً منمنما يجئ بأنفاس الأحبة نعما أتاك الربيع الطلق يختال ضاحكًا وقد نبه النوروز فيغلس الدجي يفتقها برد الندى فكأنه ومن شجر رد الربيع لباسه ورق نسيم الربع حتى حسبته

والأبيات مشهورة ، ومنه أيضًا قصيدته البديعة في أيوان كسرى وفيها قدل :

والمنسايا مواثل وأنوشروان يُزجى الصفوف تحت الدرفس

أما الضرب الثاني - أي الريالزم - فإن من الصعب العسير التمثيل له ، لأن الخيال لا محالةً عامل في كل ما يزعم الزاعمون أنهم أمناء في تصويره على حاله ، شعروا بذلك أم لم يشعروا . والحقيقة التي لا مساغ للريب فيها عندي هي أن هذا المذهب من الأكاذيب ، فإنهم يقولون إن الغاية منه هي تصوير الشيء على حقيقته ، وتلك لعمري غاية كل شاعر وكاتب ومصور كائنًا من كان هذا الشاعر أو المصور ، وما يستطيع أحد أن بعدال عن هذه الغاية ، لأن العدول عنها يخالف كل قوانين العقل الإنساني ، فإن الأصل في الفنون قاطبة ، النظر كما أسلفنا ، فإذا ابتكر الإنسان شيئًا فإنما يؤلف من أشتات الصور العالقة بذاكرته ، وهذه الصور إنما حصلت بالنظر ، فإذا رأيت شاعرًا أقرب إلى الحقائق من شاعر فلا تحسب أن هذا إنما كان هكذا لأن الأول مذهبه حسى والثاني تخيلي ، فإن شيئًا من هذا لم يكن ، وإنما السبب أن هذا أقدر من ذاك وأقوى ملاحظة . وهذا الذي نراه من الاختلاف في المناهج بين شاعر وشاعر راجع إلى الاختلاف بين شخصيتيهما . هذا يستمد البواعث على الابتكار من ظواهر الطبيعة . وذلك يستمدها من نفسه .

الحقيقة أن كتاب العرب ومؤرخيهم قصروا أشد التقصير وأسوأه في ترجمة شعرائهم وكتابهم وعلمائهم وعظماء رجالهم، ولم ينصبوا أنفسهم في هذا المعنى على كثرة ما ألفوا وصنفوا، ولا جاءوا بشيء يضارع ما عند أنم الغرب منه . تأمل « حيوات الشعراء » « لجونسون » مثلاً ، أو تاريخ جونسون « لبوزويل » وقس إليه تراجم ابن خلكان وأشباهه ، وانظر ما بين هذا وذاك من البون . وإنك لتقرأ للمؤرخ من العرب السقر الضخم ذا الأجزاء العديدة والحواشي والتعاليق ، وتعانى في تصفحه من البرح والعنت ما تعانى ، ثم لا تظفر إلا بأشياء لا تستحق ما عالجت في سبيلها من الشدة ، وبذلت من الجهد ، وأنفقت في طلبها من الوقت والمال والعافية ، ولا تحد إلا قصصا وأخبارًا لا تري عليها طابع العقل وميسم التفكير ، كأن لم يكتبها إنسان وهبه الله عقلاً وفهماً وفؤادًا يتذكر وذهنا يتفكر وقلباً يتدير ، أو كأنما كانوا يكتبونها وهم رقود ! حتى ابن خلدون الذي عاب من سبقه من المؤرخين ، وفطن إلى مواضع الضعف فيهم ليس خيرًا

منهم حالاً .

ولسنا نقصد إلى تنقيص مؤرخي العرب ، والتسميع بهم ، والوقوع فيهم ، وتحقير شأنهم ، أو إلى تفضيل مؤرخي الفرنج عليهم والتنويه بمقاخرهم ، فإن هذا ما لا يسنح لنا في فكر . وعلى أننا لو قصدنا إلى ذلك التفضيل لا تسع لنا فيه نطاق المعذرة وليرأنا العقلاء من اللائمة ، فإن مما لا يخفي على أحد له أدني معرفة أن مؤرخي العرب لم ينظروا إلا إلى الدولة دون الأمة ، وإلى الحكومة دون الشعب ، ولم يعنوا إلا بذكر الفتوح والحروب وتعاقب الولاة واختلاف الحكام ، ولم يفطنوا إلى عظمة الشعر وجلال الأدب فطنة الغربين لذلك ، وهذه أسفارهم فليراجعها ما شاء وليحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع وليحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع المحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع وليحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع وليحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع وليحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع وليحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع المحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع المحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع المحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع المحكم عقله ، وليتجرد من الهوى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع المحكم عقله ، وليتجرد من الموى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع المحكم علي المحكم عقله ، وليتجرد من الموى فإنه لابد صادر عنها بآماله ، وراجع المحكم علي المحكم عقله ، وليتجرد من الموى في المحكم المحكم علية بالمحكم المحكم علي المحكم علي المحكم علي المحكم المحكم المحكم علي المحكم المح

بالخيبة وحبوط المسعى ، ولعل للعرب ، بعدُ عذرًا من زمانهم وأحوال حياتهم ونحن نلوم !

000

الإنسان وجهة الإنسان ، وموضع عنايته ، وليس أدلَّ على مدنيته واستئناسه من حبه للترجمة والتاريخ وكلفه بهما على الرغم مما يُدل به لرد ذلك ودفعه ، وأى شيء أحلى في القلب ، وأثلج للنفس ، وأشرح للصدر ، من أن يُساهم أحدنا شعور أخيه الإنسان ، ويشاطره إحساسه ، ويتغلغل نظره إلى قلبه ، ويحيط بحركات نفسه ، ويقف على ما يضطرب به جنانه ، ويدور في خاطره ويجرى في ذهنه ؟ بل أى شيء أدعى إلى طرب العقل ، ويدور في خاطره ويجرى في ذهنه ؟ بل أى شيء أدعى إلى طرب العقل ، وأبعث على لذة الفكر ومتعة الذهن ، من أن ينظر أحدنا بعين أحبه ويرى العالم كما هو باد في مرآة عينه ؟

تلك لذة لا تعادلها لذة ، ومتعة أنعم بها من متعة ، فأما من تغيرت قلوبهم على البشر واعتقدوا للنوع البغض والعداءة ، وطووا أحناء الصدور على الكراهية والمقت والاحتقار - أو بدوا كأنما طووها على ذلك - فلعمرى إن هذا لمظهر من مظاهر حبهم للنوع وإخلاصهم له ، وإنما غلبت عليهم السوداء واحلولكت الدنيا في عيونهم ، وتنكرت لهم الحياة فتنكروا لحل للناس ، وإن خيل غير ذلك ، ثم لم يدروا كيف يجازونها بغضة بغضة ، ومقتاً بمقت ، فانقلبوا على الناس إذ لم يصيبوا غيرهم ما يشفون منه غيظهم ، فهم صديق في ثياب عدو إ

قلنا إن من أظهر الأشياء في الإنسان حبه للتأريخ والترجمة وكلفه بهما وأنا لا نعرف معنى أجمع لصفات المدنية ولا أدل على جماع الإنسانية ، من ميل المرء إلى ذلك ، وتقلبه وجوة الرأى له ، وتصريفه أعنة الفكر فيه ، وتقول إن هذا الميل مركب في السلائق ومركوز في الطبائع ، وإن

كل إنسان مؤرخ ببعض الاعتبارات . فإن أردت دليلاً محسوساً على ذلك فانظر فيمن حولك وتدبر ما يجرى بينهم من الكلام في متحدثاتهم ومجالس سمرهم ، أليس أكثر ما يرد على السمع منه حكايات وقصصاً وأنباء ؟ فمن ناقل إليك ما ترامي إليه من الأخبار ، ومن مُسيرً إليك بذات نفسه وما لقيه من المحنة والبلاء ، وكيف عدلت الأيام عنه ثم عطفت عليه :

وبينا نعمةً إذ حال بؤسُّ وبؤس إذ تعقب ثراء

ومن واجدٍ قد ألزم القلبَ كفَّة ومن طرب يعلو اليفاع ويشرف ومستعبر قد أتبع الدمـعَ زفـرة تكاد لهـــاً عوج الضلوع تثقف

ومن لعب مجان يتداعب على الناس ويركبهم بالهزل والمزاح ، ويروى
لك النادرة المُضحكة إثر الطريفة المستملحة ، إلى آخر ذلك مما لا حاجة
بنا إلى الإفاصة فيه . ثم تأمل الشعر ، أليس شعورًا مترجمًا وقصة مروية ،
وخاطرًا مجلوًا ؟ والعلوم بأنواعها ، أليست مجموعة تجارب ، فهى أيضًا
تاريخ للعقل الإنساني ؟ وهل الحياة إلا قصة طويلة يمثل كل منا فيها دورة
الذي خُص به وقدر له ، ثم يجلث الناس به ؟

والمرء مدفوع إلى ذلك بعاملين: أحدهما علمي والثاني شعرى . فأما إنه لا يزال يحاول أن يطلع على نفس أخيه الإنسان ويستكشفها ، مسوقًا إلى ذلك بدافع علمي ، فلأن الطبيعة قد اختصت كلَّ أحد بمسألة من مسائل الوجود هو مطالب أن يحلها على الوجه الذي يبدو له ، ولو لم يكن من ذلك إلا كيف وقيق بين جسمه وروحه ، وكيف عالج هذا في سبيل ذلك ، وأراد ذاك على طاعة هذا ، لكان ذلك حسبه دافعًا وسائقًا فستحثًا ا . إلا أن العامل الشعرى أقوى دفعًا وأشد حملاً للنفس وإغراء

لها وحضاً ، فإن هذا التنازع بين الإرادة البشرية والحاجة المادية ، هو الشعر ولا شعر إلا به ، ومازال العنصر الشعرى في النفس أقوى من العنصر العلمي وأظهر ، وإن كانا في الحقيقة مظهرين مختلفين لشيء هو في جوهره واحد ... وكذلك ينظر أحدنا بعيون الناس فتكتحل عينه بعوالم متباينة ، ويشاطرهم إحساسهم ، ويسد النقص في تجاربه ، فيحيا حياتهم كا يحيا حياته ، وكأن كل واحد مرآة مجلوة - علمية شعرية - طبيعية سحرية - نود لو أتيح لنا أن نرفع ما أرسل عليها من الحجب لنرى فيها وجوهنا ، ونبصر في صقالها نفوسنا ؛ ونستين في نورها أغمض أسرار وجوهنا ، ونبصر في صقالها نفوسنا ؛ ونستين في نورها أغمض أسرار

ولا يحسبن أحد أن الأمر ينتهي عند هذا القدر ، ويقف عند هذا الحد ، فإنه أكبر من ذلك وأعظم ، والمسألة أدق وألطف . وما في النفس ميلٌ أعرق ، ونزعة أثبت من هذه النزعة الإنسانية التاريخية ، لأن الإنسان كما قدمنا قبلةُ الإنسان في كل شيء ، ومن أجل هذا تجد عنايته به شديدة ، واهتمامه بآثاره كبيرًا ، وإجلاله لقدرها عظيمًا . ومن أجل هذا أيضًا لا ينفك أحدنا ، وهو ينظر في قصيدة الشاعر أو رسالة الكاتب ، يحاول أن يصور لنفسه روحه التي كانت تحفزه ، وعقله الذي أوحى إليه ، وقلبه الذي أملي عليه . ومن ذا الذي لم تُذهله عن نفسه قصيدةً من الشعر حتى تجرد من نفسه وتعرَّى من شخصيته وروحه وعقله ؟ وأي معنى في ظلك لهذا التجرد الوقتي ؟ .. بل أي متعة ألذ من هذه الغيبة وأشهى وأطيب على رغم أنوف النقاد الذين لا يفتأون يطلبون أن يتجرد المرء من إنسانيته ليتجرد من الهوى وليكون أصع حكمًا وأصدق نظرًا ! كأن قيمة الشعر لا تقلنر أيضًا على حسب اللذة المستفادة منه !

كذب النقادُ وصدق الإنسان ! ولعمر النقاد لو أن قصيدة ابن الرومي التي يقول فيها :

أجنينك الوجد أغصان وكثبان وفوق ذينك أعناب مهدلة وتحت هاتيك عنّاب تلوح به غصون بان عليها الدهر فاكهة وترجس بات سارى الطل يضربه ٱلنَّفْنُ مَن كُلُّ شيء طيب حسن ثمار صدق إذا عاينت ظاهرها بل حلوة مرة ، طورًا يقال لها يا ليت شعري، وليتغير مجدية لأى أمـــرٍ مُراد بالفتى جُمعت تجاورت في غصون لسن من شجر تلك الغصون اللواتي في أكمتها يبلو بها الله قومًا كي يبين له وما ابتلاهم لإعنات ولاعبث لكن ليُثبت في الأعنـــاق حجته ومن عجائب ما يمنى الرجال به

YEA

فيهن نوعان : تفاح ورمان سودٌ لهـن من الظلماء ألـوان أطرافهن قلوب القوم قنوان وما الفواكه مما يحمل البان وأقحوان منير النسور ريان فهن فاكهة شتى وريحان لكنها، حين تبلو الطعم، خطبان شهد، وطورًا يقول الناس ذيفان إلا استراحة قلب وهو أسوان تلك الفنون فضمتهن أفنان لكن غصون لها وصل وهجران نعمٌ ويؤس وأفسراح وأحنوان ذو الطاعة البرُّ ممن فيه عصيان ولا لجهل بما يطويه إبطان وبحسن العفوّ ، والرحمن رحمـــن مستضعفات لنا منهن أقران. إلخ

نقول لو إن هذه القصيدة الصادقة لم تكتبها يد الشاعر أو يد سواه من الناس وإنما ارتسمت حروفها على صفحة الطرس من تلقاء نفسها ، ونبتت شطورها في ثرى القرطاس بفعل الهواء وتأثير الجو كا تخضر الأرض جادتها :

ه ديمةٌ سمحةُ القياد سكوب »

أكان يكون لها في تقديرك ما لها من الواقع ؟ أم كنت مبوئها أخصً موضع بين غيرها من القصائد « البشرية » كما أنت اليوم صانع بها ؟ كلا ! وبلا نزاع !

وتدبر ذلك تدبر من شأنه التوق إلى أن يعرف الأشياء على حقائقها ،
ويتغلغل إلى دقائقها ، ويتجافى بنفسه عن مرتبة المقلد الذي يجرى مع
الظاهر ، ولا يعدو الذي يكون في أول الخاطر ، وعن منزلة المكابر الذي
يخطئ كل قول ويعيب كل رأى ، فإنه باب كثير المحاسن جم الفوائد
يُونس النفس ويثلج الصدر بما يُفضى بك إليه من المعرفة ويؤديه إليك من
التبيين ... أو ما ترى الناس يأتون في كل عام إلى الأهرام ، وما أظنها
أروع جلالاً ، وأبرع تكويناً ، وأفتن جمالاً ، ولا أدل على القدرة من
جبال الهملايا ! ..

ثم ألا ترى كيف تجاوز البحتريُّ جبالَ لبنان وهضيها إلى رِباع الفتح بن حاقان في قوله :

> تلفت من عليا دمشق ودوننا إلى الحيرة البيضاء فالكرخ بعدما مقاصير ملك أقبلت بوجوهها كأن الرياض الحو يكسين حولها ومن شرفات في السماء كأنها رباع من الفتح بن خوقان لم تزل

للبنان هضب كالغمام المحلق دممت مقامى بين بصرى وجلق على منظر من عرض دجلة مونق أفانين من أفواف وشي ملفق قوادم بيض من حمام محلق غنى لعديم أو فكاكا لمرهق

وكيف أنه وصف الجعفرى والإيوان والكامل والمتوكلية والصبيح والمليح والبركة وغير ذلك ولم يقل بيتًا في كهف أو جبل؟ وإنما كان هذا كذلك لأن النفس تجد لذة وعزاء في استجلاء آثار النفس.

كفرحة الأديب بـالأديب وطـرب المحب بــالحبيب وحنّةِ المريض للطبيب الأم القديمة وقصص البربر والهمج ربما كانت أخلب للب، وأفتن للنفس، وأسحر للعقل من فلسفة أفلاطون وكانت وغيرهما ؟ وماذا يحثث الناس ويسوقهم إلى هذا الكد والتصرف ؟ أليس هو أن المرء ينبغي أن يعرف كيف كان الإنسانُ في العصر الخالي ليعرف أي شيء هو ؟

يرى سقراط ، ورأيه الحق ، أن غاية الفلسفة أن يحيط المرء بنفسه :
وأن ذلك أحق بالتقديم وأسبق في استيجاب التعظيم ، وأنه لا عرفان إلا
وذلك هو السبيل إليه ، ولا علم إلا وهو الدليل عليه ، ولا معرفة إلا وهو
مفتاحها ، ولا حقيقة إلا وهو مصباحها ، ولكنه أخطأ السبيل إلى هذه
الغاية ، وذهب في مذاهب لا تؤدى إلى هذا العلم ، وطرق لا تقضى إلى
هذه المعرفة . وما أضله إلا حسبانه أن الإنسان ليس مظهراً من مظاهر قوة
بعينها ، ولكنه فرد قائم بذاته ، وروح مستقله بنفسها منفردة عما عداها ،
فهو أبدًا يحاول أن يفض ختم هذا السر الإنساني بأن يتدبر ما يجرى في
ذهنه ، ويتوسم ما يحصل في نفسه ، ويحلل المعرفة إلى أصولها ، ويضع
لكل شيء حدًا ، وما فاز من ذلك بشيء ، ولا عاد إلا بالخيبة ، وبقيت
لكل شيء حدًا ، وما فاز من ذلك بشيء ، ولا عاد إلا بالخيبة ، وبقيت
فطن الناس إلى هذا الغلط الذي دخل عليه ، والرأى الفاسد الذي عن له
بسوء الاتفاق حتى صار حجازًا بينه وبين العلم بها وسدًا دون الوصول
البها .

الإنسان ليس فردًا قائمًا بنفسه ، كاملاً في ذاته ، وإنما هو واحد من عشيرة وعضو من فصيلة ، لا يتأتى العلم به والوقوف على أمره إلا بالقياس إلى أنداده وأشباهه من الناس . وقديمًا حسب الناس الأرض جسمًا منعزلاً لا نظير له ولا شبيه ، فركبهم في أمرها جهل عظيم وخطأ فاحش ، وسبقت إلى نفوسهم اعتقادات بأن فسادُها لما وضح للناس أنها كوكب كبفية . وكذلك يختلف اليوم رأينا في الإنسان عن رأى آبائنا فيه . وقد

والناس عن الناس أفهم ، وإليهم أصبى وأسكن ، وبهم آنس وأشغف ، وليس معنى هذا أن الشيء لا يروقك ويقع من قلبك إلا إذا كان صانعه آدميًا ، فإن هذا ما لا نذهب إليه أو نقول به ، وإنما نعنى أن الإنسان حبيبٌ إلى الإنسان أي إلى نفسه ، وأن أكثر ما يفتنه ويستولى على لبه وهواه ما كان عن الإنسان صدره ، وما تبين عليه ميسمه وأثره ، وهذا ملموح في كل حركة ، وملحوظ في كل لفظة . وما تأملتُ قط هذا الأمر إلا أثار لي التأمل واستخرج لي التفرس ، غرائب لم أعرفها وعجائب لم أقف عليها ، وإلا استيقنت أن الأمر كما ذكرت والحال على ما وصفت ، وأن الإنسان لا يزال يتلمس الإنسان ويحاول أن يجتليه في كل شيء ، كأنما هو يستوحش الشيء إذا أحس أنه منه خلاء ، ولو لم يكن الأمر كذلك ما كان الإنسان إنسانًا ولا كان على الدنيا طلاوةً ، ولا للحياة رونقٌ وحلاوة ، ولعمرى هل تروقنا الأرض إلا لأنها مسكننا ومثوانا ، ومراحنا ومغدانا ؟ وهل يملأ الروض عينُ من نظر إلا إذا أحس أن رياحينه تحييه ، وحمامه يغنيه ويُلهيه ، وغصونه توسوس إليه ، وأنه متصل بحاضره وماضيه ، وبذكرياته وأمانيه ؟ ولعمري كيف الحياة ؟ وماذا العيش إذ أنت حرمتنا هذا الاحساس الحلو والأنانية اللذيذة ، وسلبتنا هذا الخلق الإنساني والغريزة التاريخية ، وذلك أصل الدين ، وأصل الشعر ، وأصل العلم ؟ ؟

وأى شيء يدفع الناس إلى إنفاق الوقت في طلب التاريخ ، واستنزاف الأيام في معاناته ، والتوجه إلى طلب اللغات الدارسة ، والانقطاع لحل الرموز الهيروغليقية مثلاً وإيضاح مشكلها والكشف عن معانيها ؟ وماذا يحمل الناس على الغوص على آداب العرب والفرس والهند واليونان والرومان ؟ ولماذا يستنفدون الطاقة كلها ويعنون بترجمة هذه الآداب من لغة إلى لغة ؟ ولماذا يستنفدون الطاقة كلها ويعنون بترجمة هذه الآداب من لغة إلى لغة ؟ ولما هو السر في أن أساطير أو ليس حسب كل أمة ما عندها من ذلك ؟ وما هو السر في أن أساطير

خلا مكانه ، وحللنا محله لنكون على بينه من أمرنا ؟ وهل ثمت شيء من الغرابة في أن يرجع أحدنا بصره في الفصل المنصرم ؟ أو ليس من الضروري الذي لامعدل عنه في كل رواية أن تكون الفكرة الأساسية واحدة في كل الفصول ؟

ولا ريب في أن كثيرًا من فصول هذه الرواية الإنسانية قد استسر خبره ، وامتحى أثره وأصبح عند الله علمه ، ولكن ذلك لم يغلل أيدى الناس عن التنقيب والبحث ، ولم يحل دون ما يرومون من تفحص أخبار الإنسان والمبالغة في استخبار آثاره عنه ، وإن كانوا ، بعد ، لم يتمكنوا من الحجة ولم يجدوا رائحة الكفاية ، ولا ثلجوا ببرد اليقين . ألا ترى الناس ، عيزهم الظاهر وقصورهم البادي عن الإفضاء إلى حقيقة الأمر ، لا يزالون يجمعون ما تصل أيديهم إليه من آثار أبطال العالم وعظمائه ، وإن كانت في ذاتها اتافهة لا قيمة لها ولا وزن ، علهم يستشفون منها نفوسهم ، ويستجلون أحلامهم وهواجسهم ؟

إلا أنا اليوم على قلة الوسائل، ونزارة الذرائع، وضعف الأسباب، أفطن لمعانى العظمة والبطولة في الإنسان، وأشد إدراكا لها، وأحسن في الجملة تقديرًا لها من أسلافنا، فإنهم، وإن كانوا قد رفعوا أبطاهم إلى مراتب الآلهة ومنازل الأرباب، غير أن الناقد المتأمل ليحد في عبادتهم هذه شيئًا عن عنجهية حياتهم، ونحن اليوم لا نسكن عظماءنا جبال وأولمب الو « فلهللا » ولا نعتقد أن الشمس من مظاهر « أورمزد » غير أنا على أو « فلهللا » ولا نعتقد أن الشمس من مظاهر « أورمزد » غير أنا على ذلك ألطف حسًا وأصفى نفسًا وأصح نظرًا وأوسع إدراكا وأحسن ذلك ألطف حسًا وأصفى نفسًا وأصح نظرًا وأوسع إدراكا وأحسن فلملهم كانوا أحس معنى هذا أن آباءنا كانوا لا يفطنون للعظمة والبطولة – فلملهم كانوا أحس بها وأسرع إلى الإقرار لها – ولكن معناه أن صلتهم فلملهم كانوا أحس بها وأسرع إلى الإقرار لها – ولكن معناه أن صلتهم

كانت كل أمة تمتهن ما عداها من الأمم وخلاها من الشعوب. وتزدريها وتستخف بها ، ولا تعدها إلا في الهمج والبربر ، ومن ذلك زعم العرب العرب أنهم أشرف الأمم . ونحن نرى فيها اليوم إنحوانًا صدعت شملهم البحار ، وفرقتهم اللغات ، وقطعت بينهم العداوات .. لهذا يعكف أحدثا على تاريخ آبائه وأجداده فيقرأ في صفحاته آيات الحكمة الإلهية . ويعبر في سطوره مظاهر القوة الإنسانية ، واجدًا من الروح والخفة ، ومن الأنس والغبطة ، في مطالعة أخبار القرون الخالية والأجيال الماضية ، مالا يجده في أخبار العصر الحاضر .. وكما أن أحدنا ، إذ تلقى المصادفة في يده شيئًا من رسائله القديمة المهجورة ، يقيلها بادئ الأمر وهو غير حافل بها ولا ملتفت إليها ، ثم لا يلبث أن يعتاده الذكر ، ويلهيه ماضيه عن حاضره ، فيترسل في قراءتها بعد العجلة ، ويتمهل بعد المسارعة ، ويقف على كل حرف ، ويستخبر كلُّ لفظ ، كأنما يستبعد أن يكون هذا خطه وتلك مقاطر قلمه، ولا يصدق أن هذه الأيام مرت به، وتلك الهموم والمسرات وردت عليه ، ثم تنزاح عن الماضي حجبُ الغموض ، وتنتفي عنه معتلجات الشكوك ، فتدب في شبحه روح الشباب وتجرى في عروق طيفه دماؤه ، ويعلم أن هذه رسائله من غير شك . كذلك يستغرب أحدنا التاريخ القديم في أول الأمر، وتخفى عليه نسبته إليه، وقرابته منه، وما هي إلا صفحة أو بعضها حتى تذهب عنه الوحشة ، وتنجلي الشبهة ، وتحل مكانهما بهجة الأنس وروعة اليقين ، ويصبح وكأنه يقرأ تاريخ نفسه ويتصفح ترجمة حياته ! ولعمري ماذا يفيدنا التاريخ إذا هو لم يحرك في نفوسنا هذا التعاطف، ولم يؤكد العقدة بين الحاضر والغاير؟ إن الحياة قصةً طويلة ، يمثل كل فيها دورًا ، وإذ كان هذا كذلك أفليس ينبغي أن نحيط علمًا بدور من

بعظمائهم ونسبتهم إليهم كانتا غير متعددة الجوانب . ولو نحن أردنا أن نثبت ذلك من طريق البرهان القيم والدليل المقنع لأحوجنا إلى التطويل وإلى تكلف مالا يجب وإضاعة ما يجب .

والإنسان مطبوع على الإيمان بالعظيم إيمانه بالحياة ، وليس ثمت ما يُعين على احتمال الحياة ويجلى من وحشتها مثل هذا الإيمان ، لأن العظيم في كل عصر كوكبه اللامع ، ونبراسه الساطع ، وبدره الزاهر ، وبحره الزاخر ، وهل الناس لولا العظماء إلا جبال من النمال أو تلال من النمال .

وكم أن الوردة لا يعييها أن تسطعك نفحتها ويتثور إلى أنفك تسيمها ، والجميل لا يشق عليه أن يتمثل لعينك حسنه ، وترتسم في قلبك ملاحته ، كذلك لا يرهق العظيم أن يسوغك من صفاته ويضفي عليك الإحساس بما أفاض الله عليه وأسنى له وآثره به .

ولكن ذلك لا يتهيأ حتى يكون بينه وبين الناس اتصال ، وله إليهم انتساب وانتماء ، وحتى يحس الناس – وإن أنكروا وكابروا – أنهم واجدون عنده ما يحبون ، وبالغون منه ما يطلبون .. فإن ش الناس من يسدى إليك مالا حاجة بك إليه ، أو يجيبك إلى ما لم تسأله ، وهذا لاطائل وراء ولا ثمرة عنده ولا خير فيه ، وإنما العظيم من فطن إلى حاجة الناس فسدها، وأدرك مواضع الافتقار والضعف فراشها ، ومن عرف موضعه وبلغ الناس ما في نفوسهم ، وأمكنهم مما يطلبون ، حتى ولو لم يدرك هو ولا الناس ذلك . وليس يخطئ العظيم موضعه ، أو يخفى عنه موقعه ، لأنه كالنهر يغفر لنفسه مجراه ويكون له مسبلاً أينما تحدر ويعمقه مع التدفق .

وأنت إذا رجعت إلى نفسك ونظرت في تاريخ العصور التي ظهر فيها العظماء ، علمت علمًا يأبي أن يكون للشك فيه نصيب ، وللتوقف نحوك مذهب ، أن العظيم لا يظهر إلا إذا كانت الحاجة إليه ماسة ، والافتقار إلى

مثله شدیدًا ، وأنه لو لم تلد آمنة محمدًا لولده غیرها من نساء العرب ، ولو لم یهرب شکسبیر من بلده إلی لندن لنبع من غیره مثل هذا الشعر الذی تقرأه له الیوم ، ولأیقنت أن العصر الواحد قد لا یسع أکثر من عظیم واحد ، أو هو یسعه ویسع نقیضه فی مذهبه وعکسه فی منزعه .

وكما أن النبات يحول معادن الأرض غذاء صالحًا ، للحيوان كذلك العظيم يتناول الطبيعة فيستخدمها ويجيء الناس منها برجعة صالحة ، والطبيعة إذا صادفت كفؤًا حقيقًا بها ، وواليًّا مطيقًا لها ، وناهضًا مستقلاً بأعبائها ، أضفت عليه ملابسها ، وكشفت له عن نفائسها ، وأماطت عن سرها الحجب ونفت عنه معتلج الريب ، وكانت له رائدًا فيما يطلب ، وهاديًا حيث يوم ويذهب ، فإنما تفصح الطبيعة عن مضمونها ، وتظهر مكنونها ، لمن تكون فيه القدرة على فهمها ، وتوسمها من معاريض رموزها ، واستشفافها من وراء لثامها ، ومن تظن فيه الإيفاء في الوفاء ، وتستشعر من الأبرار مي الحفاظ ، فإن دفائق الطبيعة وأسرارها وخصائص معانيها لبست مبذولة لكل أحد ، ولا مذللة لكل من يبسط إليها كفاً ، أو يرفع إليها طرفًا ، ولكن لمن إذا نظر كان وما ينظر شيئًا أحدًا ، والشيء لا يعرفه إِلا شبيهه ولا يحيط به إلا ضريبه أو ما فيه منه شناشن ، كما يعرف الحديد الحديد ويجتذبه إليه ، والإنسان من طينة الأرض فليس ينسى منبته ، أو تخفى عليه طينته وجرثومته ، والطبيعة كتاب مطوى تعلن منه في كل عصر صحائف يتلوها على الناس أناس هدوا إليها ، وذُلُوا عليها ، وكشف لهم عنها ، ورُفعت الحجب بينهم وبينها .

« وكما أن الماء إذا بلغت حرارته المائة ، لم يزده إلحاحُ النار شيئًا ، واستوى عند هذه الدرجة كل ماء ، كذلك لعظمة الإنسان غاية ليس وراءها زيادة لمستزيد ، ولا فوقها مرتقى لهمة ، يستوى عندها كل من بلغها » مهما تباينوا وتفاوتوا .

يظهر في العصر ثلاثةً أو أربعة يحاولون أن يبلغوا هذه الغاية ، ويرتقوا

إلى هذه النهاية . والناس ، من حولهم ، يرمونهم بعيونهم ويتبعونهم بآمالهم ، وهم مجدون في الإصعاد ، مندفعون في التوقل ، لا يكترثون لمن نظر ولا لمن لم ينظر ، ولا يبالون ما يعترضهم في سبيلهم ، حتى تتعاظم أحدهم عقبة فيهن ويتعلل بأن لو كان على الجهد مزيد لبلغه ، ويثبط الثاني تعاقب الموانع وتواصل العقل ، فينكل عما شمر له ، والناس بين مبتئس له عاذر ، وضاحك به ساخر ، ويمضى الآخران حتى تكتنفهما السحب ويغيبا عن عبون الناس وترمقهما النسور ، ثم يشتد البرد ويعظم الخطب وتثور الرياح وتهبج العواصف ويتوعر المرتفى وتتصدع الأرض فيهوى أحدهما ، والمجد خوان وغرار ، وينطلق الآخر متخطياً رقاب الموانع ، مذللاً ظهور العوائق ، عبن بروق السحاب ورعودها ، وثورة العواصف وهجودها ، حتى ينتهي ين بروق السحاب ورعودها ، وثورة العواصف وهجودها ، حتى ينتهي الى الغاية ، ويبلغ النهاية ، فيصافح كونفوشيوس وبوذا وموسى وعيسى وعيسى وعمداً وهومر وشكسبير وملتون والمعرى والمتنبي وجويته وشيللر وتوماس هاوردى والفردوسي وغيرهم ممن لا حاجة بنا إلى حصرهم .

وهنا شبهة ضعيفة عسى أن يتعلق بها متعلق ممن لا ينظرون إلى أبعد من أتوفهم ، ولا يفوتون أطراف بنانهم ، وهى أن يدعى أن صاحب هذا الرأى والمثل قد أسرف فى القول وجاوز الحد فيما زعم من أن للعظمة غاية لا مزيد عليها ولا متجاوز وراءها ، وأن من بلغها من العظماء متكافئون فى المزية ، لا فاضل بينهم ولا مفضول ، وهى شبهة سائرة على الأفواه ، وإنما دخل الغلط على الناس فيها من جهة حسبانهم أن العظمة تقاس كا تقاس الأرض طولاً وعرضاً ، وتحد كما تحد الدار شرقاً وغرباً ، وخلطهم يين ما يحتمل النسبة والقياس وما لا يحتملها ، ونسيانهم أن الشاعر الفحل مثلاً لا يخمل أخاه الفحل إذا أحمل العالم العالم ، وأنه وإن كان كل روائي مديناً لهوم ، إلا أن هذا ليس بمانع أن يدرك شأوه أحد من غير أن يزرى مديناً لموم ، إلا أن هذا ليس بمانع أن يدرك شأوه أحد من غير أن يزرى

به ، كا أزرى جاليليو بدائنه متزو ، وكما أزرى كبار بجاليليو ، وديكارت بالجميع .

وإنما كان هذا كذلك لأن العلم لا يقف عند حد ولا يطمئن إلى حال ، فهو أبدًا في تقدم ، ولغل خير الكتب العلمية أحدثها ، فالجديد منها ينسخ القديم ، والمتأخر من العلماء يبنى على ما أسس المتقدمون ويشيد على ما وضع الأولون ، والأصل في كل شيء أن يزيد ويقوى ويتقدم ، ولكن جمال الشعر في أنه ليس قابلاً لشيء من هذا " النوع " من الزيادة والتقدم لأنه ابن الإرادة والإحساس ، ولأن العلم اكتسابي ، والشعر وحي وإلهام ، وهو صورة من الحياة ، والحياة كحجارة النرد لها أكثر من جانب واحد ، فإن المتريت في هذا فأرجع البصر في القرون الخالية ، هل ترى شكسير غض من دانتي ؟ أو دانتي من هومر ؟ أو ابن الرومي من المتنبي شكسير غض من دانتي ؟ أو دانتي من هومر ؟ أو ابن الرومي من المتنبي وإن كان هذا أن الشعر ولا يلحقه تحول وإنما معناه أنه يتحول مع الحياة جامد لا يطرأ عليه تغير ولا يلحقه تحول وإنما معناه أنه يتحول مع الحياة ويتسع أفقه مثلها ولكنه كالبحر لا يزيد ولا ينقص .

ولكن - كا يقول صاحب الرأى والمثل السابقين - ما عسى دهشة صولون تكون ، إذا علم أننا لا تعتمد اليوم في حساب السنة على القمر ؟ أو رينون إذا رآنا تسخر من قوله إن الروح مقسمة إلى ثمانية أجزاء ؟ أو أنلاطون ، وهو من تعلم ، إذا قبل له إن ماء البحر لا يشفى كل داء ؟ أو أبيقور إذا علم أن المادة تتجزأ إلى ما لانهاية له من الأجزاء ؟ أو أرسططاليس إذا قبل له أن خامس العناصر ليس له حركة كرية لأنه ليس ثمت عنصر خامس ؟ أو إيمنياد إذا علم أن اختلاط الشاء والنعم بيضائها بسودائها وتقديم بعضها قربائكا للآلهة لا ينفع من الطاعون ولا غيره ؟ أو كريسباس وتقديم بعضها قربائكا للآلهة لا ينفع من الطاعون ولا غيره ؟ أو كريسباس وتقديم بعضها قربائكا للآلهة لا ينفع من الطاعون ولا غيره ؟ أو كريسباس وتقديم بعضها قربائكا للآلهة لا ينفع من الطاعون ولا غيره ؟ أو كريسباس وتقديم بعضها قربائكا للآلهة لا ينفع من الطاعون ولا غيره ؟ أو كريسباس وتقديم بمستدير محدود ،

وإن لحم الإنسان ليس خير طعام للإنسان ، وإن الأب لا ينبغي أن يتزوج من ابنته ، وإنه ربُّ كلمةٍ لا تقتل الحية ولا تذلل الدبُّ ، ولا توقف النسور في الجو ، وإنه وإن كان سيف جوبتر مصنوعًا من خشب السرو فليس يجب من أجل ذلك أن لا يصنع النعش منه ، وإن العنقاء لا تعيش في النار ولا في غيرها ، وإن الهواء لا يحمل الأرض كما تحمل العربةُ الأثقال ، وإن الشمس لا تشرب من البحر ولا القمر من الأنهار .. وأخيرًا .. إنه لا يعرف شيئًا !! وإن كان أهل أثينا قد نصبوا له تمثالًا نقشوا عليه :

« إلى كريسياس الذي يعرف كل شيء » !!

والأمر في الشعر على خلاف ذلك لأن الآتي لا يفوق الفائت ولكر يبلغ شأوه . ولا خوف على متقدم من متأخر ، فإن المتنبي لم يخمل اسم النابغة ، ولا صغر المعرى قدر البحترى ، ولا أنزل الشريف من رتبة إي هاني ، ولا ابن الرومي من بشار . وتعجبني كلمة كتبها جوبته إلى معاصره وزميله شيللر قال:

« لقد عادت النفس فحدثتني أن أنظم في قصة « وليم تل » قصيدة ، ولست أخشى على من روايتك ولا بأس عليك منى ، ولا بأس على منك » . وهذا صحيح لأن الشعراء لا يركب بعضهم أكتاف بعض ، ولا يدفَّن

بعضهم بعضا ويمشى أواخرهم على هام الأوالي .

وليس الأصل في الشعر التقليد والحكاية والطبع على غرار من سبق، إذ لو كان هذا كذلك لا ستوجب ذلك أن يظهر الفحول في آخر العصور ولما ظهر أحد منهم في أولها ، ولكنك ترى الشعر في جاهلية الأمم وبداوتها كالشعر في حضارتها ، لطف تخيل ، ودقة معنى ، وسداد مسلك ، وقصاً للعاية ، وإن اختلفت وجهة النظر وتباينت أساليب التناول . لأن شاعرية

الانسان لا يلحقها نقصان ولا يعروها فتور ، كالبحر ، وليس يزيد البحر صُوبُ الغمام ولا يضيره احتباس الغيث ، وكما أن البحر إما حاش يبثك ما في صدره مرة واحدة ، ويفضى لك بجميع سرة موجه الملتطم ، وآذيه المصطفق ، ولجه المربد ، وثبجه المغبر ، كذلك يستريح إليك الشعراء بمكنون سر النفس الإنسانية وباطن أمرها ، ويفرشونك ظهرها وبطنها في كل عصر ، وكتتابع الأمواج تتابع الشعراء .. « تسكن الألياذة فتثور الرومانسيرو ، ويرسب الانجيل فيطفو القرآن » وتأتى بعد نسيم النواسي زوبعةُ ابن الرومي ، وبعد صبا البحتري صرصر المعري .

ورب مستفسر يقول : إذا كان هذا كذلك أفليس كل واحد صورة معادة لمن سبقه ؟ وهذا خطأ ، وهو أيضًا صواب ، فإن الشعراء جميعًا أشكال ، على أنهم ، بعد ، يتفاوتون التفاوت الشديد ، فالنفس واحد والأصوات مختلفة ، والقلوب متطابقة والأرواح متباينة ، وكل شاعر يطبع الشعر بطابعه ويسمه بميسمه .

كذلك الرياح نسيم وعواصف ، وصرصر وحرور ، وهي بعد كلها رياح .. والأيام سبت وأحد وإثنان ، ولكل يوم حوادثه ومميزاته ، وهي بعد كلها أيام ، والشعراء هومر وشكسبير وفرجيل .. ولكل صفته التي يتميز بها ، وهم بعد كلهم شعراء وكلهم هومر وكلهم شكسبير ..

وبعد فأنا كما رأى القارئ مما أسلفنا عليه القول في صدر كلامنا لا نرى رأى كارليل الذي بسطه في كتابه « الأبطال وعبادة البطولة » حيث يفول « هذه حقائق كان الأقدمون أسرع إلى ادراكها منا نحن .. كانوا بدلاً من اللغو واللغط في شأن الكائنات ينظرون إليها وجهاً لوجه ، والروع والإجلال حشو قلوبهم . أولئك كانوا أفهم لآيات الله في كونه وأدرك السره في عبيده . كانوا يعرفون كيف يعبدون الطبيعة ، وأحسن من ذلك كيف يعيدون الإنسان 1 » .

بيد أنا لم نذهب إلى أن الأقدمين كانوا أضعف منا إدراكًا للعظمة والبطولة ، ولا أقل فطنة لمعانيهما ولا أبطأ حسًا . وإنما قلنا إنا أحسن تقديرًا لهذه المعاني منهم وأقل غلوًا وأدق استشفافًا واستبطانًا لكنهها ، وهذا مالا ينكره علينا كارليل في كتابه الذي أشرنا إليه ، فإن الناظر في كتاب الأبطال يعرف من تبويبه وتنسيق فصوله كيف تطور معنى البطولة واتسعت دائرته كما تطور كل شيء في العالم ، وكيف أن الإنسان كان في بادئ الأمر يعبد الأبطال ثم عرف أن الألوهية ليست للإنسان، فظهر الأنبياء وصرفوا الناس عن عبادة الناس ، وصححوا خطأهم في ذلك وكسروا من غلوائهم وأقاموهم على طريقة هي لا ريب أمثل وأفضل ، ثم أدرك الناس بعد ذلك أن البطولة ليست مقصورة على الأنبياء وأنهم لم يختصوا بها وحدهم دون غيرهم ، وأنه رب قسيس كلوثر هو في المنزلة الأولى بين الأبطال ، ثم فطنوا إلى أن الأنبياء والقساوسة ليسوا كل العظماء ، وأن الشاعر عظيم ، والفيلسوف عظيم ، والملك عظيم ، فهل يدعى بعد ذلك أحد أنا اليوم لسنا أوسع من الأقدمين مجال فكر وأبعد مطارح نظر ؟ وأننا لسنا أفطن للعظمة في جميع مظاهرها ؟ ثم ألست ترى أن الأقدمين كانوا يتوجهون إلى العظماء بقلوبهم دون عقولهم ، وأنا نتوجه إليهم بقلوبنا وعقولنا معنا؟!

000

وبعد ، ففيم كل هذه المقدمة ؟ ألنكتب ترجمةً لابن الرومي ؟ وافرحاً ابن الرومي العشرين رجل يخرج به من العرمي لو علم أنه سيظهر في القرن العشرين رجل يخرج به من الظلمات التي أرخاها عليه إهمال المؤرخين السابقين من العرب ، وأسبلها على حياته حظه الأعمى وجده العائر ؟ وأن هذا المؤرخ المنصف الطيب القلب سينظمه في سلك العظماء ؟

كلا . فما نطمع أن تؤدى للقارئ ترجمة لهذا الشاعر محكمة الحدود، مدمجة التأليف، واضحة الطريقة، وأنا من ذلك لعلى يأس كبير، فما نعرف

, جلاً أصابه ما أصاب ابن الرومي ولا شاعرًا تهاون به الناس حيًا وميتًا وتناسوا ما يجب له إلا هو ! بل لست أعرف قومًا هم أشد استصغارًا لكبرائهم ، وأقل إجلالاً لرجالاتهم ، وأعظم تعاونًا بحقوقهم ، وأضأل تنبهاً لحقيقة أقدارهم من العرب! وليس يخفى عنا أن هذا القول سيقع من تفوس البعض موقعًا سيئًا ويصادف منهم كل السخط وأشد النفور لأن للقديم روعة وجلالاً وقدرًا في النفوس، ومهابة في الصدور، وللجديد الباغت صدمة يضطرب لها الذهن ويتبلد لها العقل ، حتى إذا سكنت الطبيعة واطمأن الروع ، وثابت النفس تبين المرء مبلغه من الصواب وحظه من السداد ، ومن أجل ذلك قالوا ينبغي أن يكتب الكاتب على أن الناس كلهم أعداء وكلهم خصوم . بيد أن من راض نفسه على توخى الصدق والتجافي عن قول الزور ، ومن شأنه التوق إلى أن تقر الأمور قرارها ، وتوضع مواضعها ، ومن يربأ نفسه عن مرتبة المقلد سيتابعنا في رأينا هذا ويؤاتينا على ما نقوله وإن آلمته الصدمة فإن الحق ، وإن كان صادق المرارة ، إلا أنه حق ، ولنحن خلقاء أن لا تدفعنا العصبية الباطلة والتشرف الكاذب إلى وصف الزور ونسج الأفك وتمويه الحق وتلييسه بالمين والبهتان . وماذا علينا إن قارت بعض النفوس من الغضب ، وثارت بها الحمية المصطنعة والحفيظة الملفقة وشهوة المباهاة الكاذبة ٢ - مباهاة المعدم اللاصق بالتراب بأن كان له أباء يزعمهم أغنياء ؟ وما نبالي من سخط ممن رضي إذا نحن اخترنا كل ما فيه للتاريخ رضوان ؟ وهل ترى غضبهم يغير الحق الصراح المعلوم في بدائه العقول ؟ أم هل ينفي تسخطهم أن مؤرخي العرب منصرون ، وأن تفريطهم قد ألبس ابن الرومي وغيره بردًا كثيف النسج غليظ السرج لاتنفذ العين فيه ؟

وليس ينزلنا عن رأينا هذا ما عسى أن يحتج به خصومنا في المذهب

من أن البيت الواحد من الشعر كان يوفع قبيلة أو يحط منها ، وأن القبيلة من العرب « كانت إذا نبغ فيها شاعر أتت القبائل فهنأتها وصنعت الأطعمة واجتمع النساء يلعبن بالمزاهر وتباشر الرجال والولدان » وأن أمراء العرب وخلفاءهم كانوا يقربون الشعراء ويملأون أكفهم بالعطيات وأيديهم بالجوائز والصلات ، وينزلونهم منهم في أمرع جناب وأصدق منزل ، أو غير ذلل من الحجج والشواهد والنصوص التي لا تدفع قولنا ولا تديل منه ، وإن كانت في ذاتها مما لا يماري فيه ولا تنكر صحته .

وذلك أن الهجاء والتشهير وخبث اللسان أوجع ما يتجرعه المرء وتتوجره النفس ، وما زال الناس في كل عصر يتفزعون من ذلك ويتوقونه بكا ما في الوسع والطاقة ، تارة بالعطاء الجزل والنائل الغمر ، وأخرى بالمصانعة والمداراة أو الوعد أو الوعيد . ومن ذا الذي يرضي أن تشتهر له شهرة فاضحة وسمعة قبيحة ؟ بل من ذا الذي لا يتقى الذم ولا يحفل بالغضاضة ولا يبالي ما قيل فيه ؟ أو ما ترى كيف أن الكلمة الواحدة تخرج من فم الرجل قد تعطل تجارة أمة بأسرها وتفقدها ثقة غيرها بها ؟ والعرب قوم أولو سذاجة ، شأن كل البدو وسكان الخيام فليس بمستغرب أن يتخذوا من أبسطهم لسانا وأقواهم عارضة وأوراهم زندًا وأسمحهم قريحة درعًا يحمون بها أعراضهم ، ويذبون بها عن أحسابهم ، وسلاحًا يستظهرون به على خصومهم ، ويستطيلون به على أعدائهم كما كانوا يتقنعون في الحديد لصيانة جسومهم وأموالهم وحريمهم ، وكما كانوا يعدون الخيول للملاحم والزحوف . وليس بعجيب أن يبسط الخلفاء أكفهم للشعراء بالنوال والمبران فإن ذلك أطلق لألستهم بالمديح وأكف لها عن القدح والطعن وأصون للملك وأحفظ له من الضياع ,

هذه حقيقة الحال وواقع الأمر ، وليس في ذلك ما يدل على أكثر من

أن الشعراء كانوا بمنزلة الخيول والسيوف والدروع ، أو ما يتفكه به على الشراب من النقل ، وما تزين به مجالس اللهو من الريحان والورد . أو لم بقل ابن رشيق في كتاب العمدة « إن العرب كانوا لا يهنئون إلا بغلام يولد أو شاعر ينبغ فيهم أو فرس تُنتج » ؟ ! بلى لقد قالها والله ! وكفى بذلك هوائاً !

مهما قيل في الاحتجاج للعرب والنضج عنهم والتنصل لهم مما نحدجهم به ، فإنه لا ريب عندى في أن الشعر كان عندهم في منزلة دون التي هو فيها عند غيرهم من الأمم والشعوب ، ولا شك أنهم لم يكونوا من سعة الروح بحيث يفطنون إلى جلالة الشعر ، ويدركون ما هيته وحقيقته وعظم وظيفة الشاعر ، وإلا لكانوا انصرفوا عن هذه السخافات التي أولعوا بها وأمعنوا فيها ، ولتناولوا من الأغراض الشعرية ما هو أشرف من المدح وأنبل من المجاء .

وهذا باب من القول له اتساع وتفنن لا إلى غاية ، ولم نكن نحب أن نفتحه لئلا تستفتح أبواب من اللداد خير لنا أن تظل موصدة ، لأن عهد الناس بأمثال هذه المباحث مازال حديثا ، وما زالت عقول السواد الأعظم غضة ناعمة تجرحها خشونة الحقيقة . وليس الداء بحيث إذا رمت العلاج منه وجدت الإمكان منه مع كل أحد مسعفا ، والسعى فيه منجحا ، بالك لتلقى الجهد حتى تعيل أحدهم عن رأى يكون له ، ثم إذا قدته بالخزائم إلى النزول على رأيك والصدور عن فكوك ، عرض له خاطر بدهشه فعاد إلى رأس أمره ! ولكنا خلقاء أن لا ننكص عن أمر نحن أثرنا بامه الأراء وإن كانوا يشفقون من إبرازها والمعالنة بها ، والبلاء ، والداء منه منه مربعا ماروك ولاجوك بالستهم وهم بقلوبهم يطابقونك ، المباء ، أنهم ربعا ماروك ولاجوك بالستهم وهم بقلوبهم يطابقونك ، حربًا منهم وراء الجمهور ، وذهابًا إلى رأى الغوغاء والأسقاط .

أظهر عيوب الأدب العربي في تقديرنا اثنان : فساد في الذوق وشطط في الذهن عن السبيل السواء . وليس بخاف أن هذين العيبين متداخلان ، وأنك تستطيع أن ترد الثاني إلى الأول ، أو الأول إلى الثاني ، ولكنهما على تداخلهما واضحا الحدود .

وشرح. ذلك أن العرب وإن كانوا بطبيعتهم شديدي الإحساس ، لطاف الشعور ، دقاق الإدراك ككل البدو ، إلا أن فيهم جفوة الصحراء وعنجهمة البادية فهم يجمعون بين فضائل البوادي ورذائلهم وحسناتهم وسيئاتهم ودماثتهم وتوعرهم ، وهم لما ألفوا من الحرية ، لا يستطيعون أن يكسروا من غلواء نفوسهم أو يحبسوا من أعنة عواطفهم ، ففي كل حركاتهم وانفعالاتهم حدة جامحة بغير لجام ، وشيرّة ماضيه بغير عنان . يبكون ويضحكون ، ويثورون ويسكنون ، ويحبون ويبغضون ، في غير رفق ولا أناة ، حتى لتكاد تلمح في كل أقوالهم وأفعالهم مظاهر الغلو وآيات الحدة ولوائح الطغيان . فكأنهم استعاروا من الشمس وقدتها ، ومن الأرض حزونتها وجديها وشدتها . وكأن شعرهم العود النابت في الخلاء ، لا الزهرة الزهراء في الروضة العذراء ، وكأنما ألفاظهم فهرس للمعاني التي في نفوسهم تشير إليها إشارة البنان، وكأن قائلهم لجلاج تحتشد في خاطره المعاني فيحيل بها لسانه في شدقه ثم يخرجها مزدحمة بعضها في أثر بعض ، وقد تخرج متصادمة ، وبينها وقفات يشقى بها صبره . ولشعرا، العرب شياطين ! وهل تخرج هذه الفيافي غير ذلك ؟ وهي لا تألف إلا الرسوم المحيلة ، والأطلال البوالي ، ولا تغشى إلا الأربع الأدراس . وهل وجدت خيرًا منها وصدفت عنها ؟ فإذا أراد الشاعر أن يستمد منها الوحي ركب إليها ظهور الأبل ومتون النياق ، حتى إذا انثنى عنها ، شغله وصف ما رأى في طريقه إليها من النجوم ، وكيف كان اهتداؤه بها ، وما مب

عليه من الرياح ، وأومض من البروق ، خلبها وصادقها ، وأظله من السحاب ، جهامها وماطرها ، وكيف أذكره القمر وجه حبيبته المتألق ، وجفلة السوب في الظلام نفرتها ليلة السفح ، ثم لا يزال يذكره الأمر الأمر ويفضى بك من حديث إلى حديث حتى ينسى ما أوحى إليه شيطانه من بنات الشعر فيجتزئ بما قال 1 ؟

وهذا صحيح لا يدفعه أنا نرمى به إلى الدعابة والمزح ، فرب هزل ترجم عن جد ، والناظر في شعر العرب يجد أن الشعراء جميعًا قد ساروا في طريق واحد كما كانوا يسلكون في صحراواتهم طرقًا واحدة ، وكان التأخر منهم يقلد المتقدم ويجرى على منهاجه ، وأكثر الفرق إنما هو في اللفظ والأسلوب لا في الأغراض ، وحسبك ذلك دليلاً على ضيق الروح والحظيرة والعجز عن التصرف .

لسنا نحاول الزراية على العرب أو الغض من شعرهم ، وإنما نريد أن نقول إن العرب ليسوا أشعر الأم ! ولو أن الله فسح في البقاء للدولة العربية وزادها نفسنًا في أجلها وسعة - ولكنه لم يشأ ! وإن أحلنا ليقرأ آثار الغرب فيملك قلبه ما يتبين فيها من سمات الصدق والاخلاص ومخايل البل والشرف ، وما يستشفه من دلائل الحياة والإحساس بالجمال وحبهما وعبادتهما في جميع مظاهرهما ، وما يتوسمه من ذكاء المشاعر ويقظة الفؤاد وصدق النظر وصفاء السريرة وعلو النفس وتناسبها وتجاوبها مع ما يكنفها من مظاهر الطبيعة .

هذه حقيقة لا موضع فيها للشههة ، وما ينكر أن الشعوب الآرية أفطن لفان الطبيعة وجلالة النفس الإنسانية وجمال الحق والفضيلة إلا كل مكابر ضعيف البصيرة أو رجل أعمته العصبية الباطلة عن إدراك ذلك - ونقول لعصبية الباطلة الأن الحق غاية الوجود ، وكلنا سواء في التماسه ، فأيما

رجل فاز منه بنصيب فهذا السعيد الموفق ، وإلا فهو معذور ومشكور ، وليس يغض من أحد أنه انصرف عن هذه الدنيا غير مُنجح .

وأنت إذا تأملت شعراء العرب وكتابهم وكبار رجالهم لتعرف منازلهم من العظمة ، ومواقعهم من العبقرية ، وجدت أولاهم بذلك ، وأوَّلم هنالك ، وأسبقهم في استيجاب التعظيم ، واستحقاق التقديم ، قومًا ينتهي نسبهم إلى غير العرب من مثل بشار بن برد ، ومروان بن أبي حفصة ، وأبى نواس وابن الرومي ومهيار وابن المقفع وابن العميد والخوارزمي وبديع الزمان وأبى إسحاق الصابئ وأبى الفرج الأصبهاني وأبى حنيفة النعمان وغيرهم ممن لا ضرورة إلى حصرهم .. وقد تعلم أن للوراثة أثرًا لا يستهان به في تركيب الجسم واستعداد العقل ، فليس بمستغرب أن يرث مثل ابن الرومي وهو آرى الأصل - فارس يوناني - كثيرًا من شمائل قومه وصفاتهم ، وأن يكون في شعره أشبه بهم منه بالعرب . وحسب القارئ أن يقارن بين قصيدة لابن الرومي وأخرى لغيره من صميم شعراء العرب في أي باب من أبواب المعاني ليعلم الفرق بين المنزعين ، وكيف أن لين الرومي أقرب إلى شعراء الغرب وبهم أشكل ، وإن بقى عربيًا في لغنه وموضوعاته .

وما ترجمة هذا الرجل؟ قالوا إن اسمه على بن العباس بن جريح ، وقيل جورجيوس ! حتى جده لم يعن أحد بتحقيق اسمه ! وقالوا إن ولادته كانت بمدينة بغداد يوم الأربعاء بعد طلوع الفجر لليلتين خلتا من رجب سنة احدى وعشرين ومائتين في الموضع المعروف بالعقيقة ودرب الختلية في دار بأزاء قصر مولاه عيسى بن جعفر بين المنصور من نسل العباس بن عبد المطلب .

هذا جل ما ذكره المؤرخون من ترجمته « المبسوطة » ! فيما وصلت

إليه أيدينا من الكتب، وليتنا جهلنا ذلك وأحطنا بغيره مما طووه عنا ودفنوه في زوايا الغيب! وليت شعرى أى نفع لنا من علمنا أنه وُلد بعد طلوع الفجر أو قبله ؟ ولليلتين خلتا من رجب أو بقيتا منه أو من سواه ؟ وبالعقيقة أو بغيرها من المواضع التي طمست أشراطها وعقت رسومها ؟ وأنه كان مولى عيسى بن جعفر أو جعفر بن عيسى ؟ ما دمنا لا ندرى كيف كان منه أو من غيره من الناس ، وكيف كانت مؤالفتهم له ومعاشرته لحم ، كأن ابن الرومي لم يكن شاعرًا كالبحترى أو أبي نواس اللذين امتلات من أخبارهما الأسفار ، أو كأنه لا يستحق من عناية المؤرخين مثل ما استحق عمر بن أبي ربيعة واضرابه المختثون ، من مثل كثير وجميل ، أو المجنون عمر بن أبي ربيعة واضرابه المختثون ، من مثل كثير وجميل ، أو المجنون الذي ينكره بعضهم وينفي وجوده ، أو مثل ما استحق مركوب الى القاسم ! ؟ !

مولى عيسى بن جعفر ! مثل ابن الرومى لا يذكره المؤرخون إلا مقرونًا بأنه كان مولى لهذا المخلوق ! وليت المولى مع ذلك تعهده وعنى به وكفله واستحق أن ينسب ابن الرومى إليه !! هذا العيسى بن جعفر هو الذى يفول له ابن الرومى :

مال أسل من القراب وأغمد ؟

لم لا أجرد في الضرائب مرة

بل قد حكى التجريب أنى صارم

لم لا أحلى حلية أنا أهلها

أنا من علمت مكانه وابن الذي

لا تبتروا عندى وعند أبي يسدًا

أولوا وليكم حديثًا مثله

يتمر لكم حمدين : حمدًا منكم

لا بل دعونا وانظروا لصنعكم

لم لا أجرد والسيوف تجرد ؟

- يا للرجال - وإنني لمهند ؟
ذكر فلم ألقى ولا أتقلد ؟
فيزان بنى بطل ويكفى مشهد ؟
ما زال فيكم يستعان فيحمد
يضاء ما جُحدتوليست تجحد
يضاء ما جُحدتوليست تجحد
لمما ، وحمدًا منهما لا ينقد
فينا فلم يك مثله يستفسد

ولد في خلافة المعتصم وأدرك الوائق والمتوكل والمنتصر والمعتز والمهتدى والمعتمد والمعتضد، فلم يؤاسوه بأموالهم ولا أسهموا له في هباتهم، ولا استحيوا أن يكون في عصورهم شاعر مثله في الحضيض الأوهد من الفقر والخصاصة ورقة الحال، ولسنا نظن أنه كان من الخمول وغموض الحال بحيث لم ينتشر به الصوت إليهم فقد كان مولى رجل من العباسيين وكان متصلاً بالوزير أبي الحسين القاسم ابن عبيد الله وزير المعتضد. وقد روى المسعودي في مروج الذهب عن محمد بن يحيى الصولى الشطرنجي قال « كنا يوماً تأكل بين يدى المكتفى قوضعت بين أبدينا قطائف رفعت من بين يديه في نهاية النضارة ورقة الخيز وإحكام العمل، فقال هل من بين يديه في نهاية النضارة ورقة الخيز وإحكام العمل، فقال هل وصغت الشعراء هذا ؟ فقال له يحيى بن على نعم، قال أحمد بن يحيى

قطائف قد حشیت باللــوز والسكر الماذی حشو المـوز تسبح فی آذی دهـن الحوز سررت لما وقعت فی حوزی

سرور عباس بقرب فوز

قال : وأنشدت لابن الرومي « وأتت قطائف بعد ذاك لطائف ، فقال هذا يقتضى ابتداء فأنشدني الشعر من أوله ، فأنشدته لابن الرومي :

وخبيصــة صفراء دينــــــاريَّة ثمنًا ولوتًا زفهـــا لك جؤذر عظمت فكادت أن تكــون أوزة وثوت فكـاد إهابها يتفطر ، إلخ

فاستحسن المكتفى الأبيات وأوماً إلى أن أكتبها له فكتبتها » . وفي موضع آخر من الكتاب قال محمد بن يجيى الصولى « وأكلنا يومًا

ين يديه بعد هذا بشهر فجاءت لوزينجة فقال هل وصف ابن الرومي اللوزينج ؟ فقلت نعم ، فقال أنشدنيه فأنشدته :

لا يخطئني منك لـوزينج إذا بدا أعجب أو عجباً لل تغلق الشهوة أبوابها ألا أبت زلفاه أن يحجبا ، إلخ

فحفظها المكتفى فكان ينشدها » .

وفي مكان آخر من الكتاب عن أبي عبد الله إبراهيم بن محمد بن عرفة النحوى المعروف بنفطويه قال: أخبرنا بن حمدون قال تذاكرنا يومًا بحضرة المكتفى ، فقال: فيكم من يحفظ في نبيذ الدوشاب؟ فأنشدته قول ابن الرومي.

إذا أخذت حبه ودبسه ثم أخذت ضربه ومرسه ثم أطلت في الإناء حبسه شربت منه البابلي نفسه

فقال المكتفى قبحه الله ما أشرهه القد شوقنى فى هذا اليوم إلى شربه ، وإنما استكثرنا من إيراد هذه الأخبار لتعلم أن اسمه كان مذكورًا فى مجالس الخلفاء ، وذكره فاشيًا على ألسنة ندمائهم – ولكنه على تصرفه فى كل فنون الشعر المعروفة ، وإجادته فى جميع أبوابه ، وكثرة ما سار عنه من ذلك ، كان من الفاقة وحقارة الشأن وسقوط الجاه بحيث كان يستجدى من إنحوانه الكساء فلا يصيب منه قصاصة ، وله فى ذلك شعر كثير ، فمن ذلك قوله لأبى جعفر النوبختى :

طلبت كساءً منك إذ أتت عامل فأوسعتنى منعاً إخالك نادماً الرماً فإن حق ظنى فاستقلنى بمتوص وإن كان ظنى كاذباً فهى هفوة وما كان من آباؤك الخير أصله فعجل كسالى طبباً نحو شاكر

على قرية النعمان تعطى الرغائبا عليه ، وفى تمحيصه الآن راغبا يقينى إذا ما البرد أبدى المخالبا وما خلت ظنى فيئة الحر كاذبا ولبك مجناه ليمنع واجبا سيحنيك من حر النساء الأطابيا

#### وقوله له أيضًا :

كسائي بني نويخت فهلاً فإنني أعيدك أن تأبى مسيرة ليلة كسائى كسائي! إنه الدرب بينتا ولا تحسبني لا أغرد بالتبي فأعف بحقى في الشتاء فلن أرى وصبرًا فإن الحبر باللبوم تبتغي

أراك تناغى طيلسان بني حرب وتصير للتسيير فيالشرق والغرب فلا تدع الثغر المخوف بلا درب تليني بها في الحفل طورًا وفيالشرب قبول كساء منك في الصيف ذي الكرب إنابته ، والعبد بالشتم والضرب

فهذا وما سبق من مثله خليق أن يريك مبلغ فاقته ورقة حاله وخصاصته ، وإذا ذكرت أنه ربما لزم كسر بيته أيامًا لا يخرج فيها ولا يتصرف ، وحوله صبية غرثي قد أخذتهم لعوة الجوع ، يشربون على ريقة النفس وما تملوا شرابهم بشيء ، وهو يخشي أن يبرح بيته مخافة أن يفجأه ما لا يطيق احتماله ، والناس لا يرحمون ضعفه ولا يرفقون به ، ولا يكفون عن التضاحك منه والعبث به ، فمن هازل يتداعب به ويعيبه بمشيته ، ومن لئيم يزعم أنه عنين ويرميه بأنه مخنث ، ومن حاسد يعيب شعره ليهيجه وهو ينفسه عليه ، وأنه ربما رق له جيرانه وحنوا عليه فبعثوا له بشبعة من طعام وشربة من ماء ، وأنه كان يمدح أهل الثراء فلا يفيد سوى الرد ، ويستصرخ ذوى الغنى واليسار فلا يغنون عنه قلامة ظفر - إذا ذكرت ذلك لم تستغرب قولنا في مفتتح هذا الكلام إننا لا نعرف رجلاً أصابه ما أصاب ابن الرومي ، ولا عظيمًا تهاون به الناس حيًا وميتًا إلا هو ، على أنه لو لم يكن عظيمًا وكان من أجلاف عصره وهمجهم ، لعجبنا كيف يجرع ويظمأ ، ولاستغربنا كيف يخلو عصر من أهل المروءة والأريحية ، فكيف وهو أشعر أهل زمانه والموفى على أقرانه ؟

روى أبو سحق الحصرى في زهر الآداب قال : قال على بن إبراهيم كاتب مسروق البلخي ، كنت جالسًا بداري فإذا حجارة سقطت بالقرب منى ، فيادرت هاربًا وأمرت الغلام بالصعود إلى السطح والنظر إلى كل

ناحية من أبين تأتينا الحجارة ، فقال امرأة من دار ابن الرومي الشاعر قد تشوفت وقالت اتقوا الله فينا وإسقونا جرة من ماء وإلا هلكنا فقد مات من عندنا عطشًا . فتقدمت إلى امرأة عندنا ذات عقل ومعرفة ، أن تصعد إليها وتخاطبها ، ففعلت وبادرت بالجرة وأتبعتها شيئًا من المأكول ثم عادت إلى فقالت : ذكرت المرأة ( التبي في دار ابن الرومي ) أن البيت مقفل عليها من ثلاث بسبب طيرة ابن الرومي فتعجبت من حديثها ...

على أن شعره حافل بالشكوى مما لقيه في حياته من أذى الناس وصرف الأيام وعنت الليالي وإنكار حقه وفضله على الشعر، ولو نحن أردنا استقصاء ذلك لاحتجنا أن تنقل أكثر ديوانه .

ولو وقف الأمر عند حد الفقر والخصاصة لقلنا فقير معدم أمثاله في الأرض كثير لا يحيط بهم حساب ، ومازالت تلك حال الأديب : يُقبل على الأدب فتعرض عنه الدنيا ويدبر عنه المال والنشب . إلا في حيثما يفهم الناس وظيفة الأدب فهمها ، ويكون نظام المجتمع بحيث يوفر لكل ذي كفاية أسبابُ الظهور والانتفاع بآلته . ولكن الأمر لسوء طالع لبن الرومي قد جاوز الاملاق والفاقة إلى ما هو شر من ذلك وأصعب .

قالوا : كان ابن الرومي مفرط الطيرة شديدة الغلو فيها . وكان من عادته أن يلبس ثبابه كل يوم ويتعوذ . ثم يصير إلى الباب ، والمفتاحُ معه ، فيضع عينه على ثقب في خشب الباب ، فتقع عينه على جار له كان نازلاً بأزائه ، وكان ( أي جاره ) أحدبَ يقعد كل يوم على بايه ، فإذا نظر إليه رجع وخلع ثيابه وقال لا يفتح أحد الباب .

وفي هذا الأحدب يقول :

قصرت أخادعه وطال قذاله وكأنما صفعت قفساه مرة

فكأنب متربص أن يُصفعا وأحس ثانية لهسما فتجمعا وقال على بن عبد الله بن المسبب: كان ابن الرومي يحتج للطيرة ويقول إن النبي الله كان يحب الفأل ويكره الطيرة . أفتره كان يتفاءل بالشيء ولا ينطير من ضده ؟ ويقول إن النبي مر برجل وهو يرحل ناقة ويقول يا ملعونة فقال لا يصحبنا ملعون . وإن عليًا رضى الله عنه كان لا يغزو غزاة والقمر في العقرب ، ويزعم أن الطيرة موجودة في الطباع قائمة فيها . وأن بعض الناس هي في طباعهم أظهر منها في بعض . وأن الأكثر في الناس إذا لقي ما يكرهه قال على وجه من أصبحت اليوم « فدخل علينا يوم مهرجان سنة ثمان وسبعين ( ومائتين) وقد أهدى إلى عدة من جوازى القيان ، وكانت فيهن صبية حولاء وعجوز في إحدى عينيها نكتة . فتطر من ذلك ولم يُظهر لى أمره . وأقام باقي يومه . فلما كان بعد مدة يسيرة سقطت ابنة لى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة لى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة لى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة لى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة لى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة لى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة لى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة بى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة بى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنة بى من بعض السطوح فماتت ، وجفاه القاسم بن عبيد الله سقطت ابنه بي في من بعض السطوح فمات ، وجفاه القاسم بن عبيد الله المنتون » .

وكان أبو الحسن على بن سليمان الأخفش ، غلام أبى العباس المبرد ، في عصر ابن الرومي شابئا مترفئا . ومليحًا مستظرفًا ، وكان يعبث به فيأتيه بسحر فيقرع الباب ، فيقال له ، من ؟ فيقول ، قولوا لأبي الحسن ( يعنى لين الرومي ) « مرة بن حنظلة » ا فيتطير لقوله ويقيم الأيام لا يخر من داره وذلك كان سبب هجائه إياه .

ولابن الرومي في الأخفش أفحاش كثيرة مثبتة في ديوانه . وكان أصحابه ، غير الأحفش ، يعبثون به أيضًا فيرسلون إليه من يتطير من اسمه فلا يخرج من بيته أصلاً ويعتنع من التصرف سائر يومه - وأرسل إليه بعض أصحابه يومًا بغلام حسن الصورة ، اسمه حسن ، فطرق الباب عليه فقال من ؟ قال حسن ! فتفاعل به وخرج وإذا على باب داره حانوت خباط قد صلب عليها ورقتين كهيئة اللام ألف ، ورأى تختها نوى تمر ، فتطير وقال هذا بشير بأن لا تمر ورجع ولم يذهب معه .

وروى بعضهم قال : بعثت بخادم لى يعرفه وأمرته يجلس بأزائه ، وكانت العين تميل إليه ، وتقدمت إلى بعض أعواني أن يدعو الجار الأحدب ، فلما حضر عندى أرسلت وراء غلامي لينهض إلى ابن الرومي ويستدعيه الحضور ، فإني لجالس ومعى الأحدب ، إذ وافي أبو حديفة الطرسوسي ومعه برذعة الموسوس صاحب المعتضد ، ودخل ابن الرومي ، فلما تخطي باب الصحن عثر فانقطع شسع نعله ، فدخل مذعورًا ، وكان إذا فاجأه الناظر رأى منه منظرًا يذل على تغير حال ، فدخل وهو لا يرى جاره المتطير منه ، فقلت له يا أبا الحسن ! أيكون شيء في خروجك أحسن من مخاطبتك للخادم ونظرك إلى وجهه الجميل ، فقال قد لحقني ما رأيت من مخاطبتك للخادم ونظرك إلى وجهه الجميل ، فقال قد لحقني ما رأيت من ينظير ؟ قلت نعم ويفرط ! قال : ومن هو ؟ قلت : على بن العباس ، قال بردعة : وشيخنا ينطير ؟ قلت نعم ، فأقبل عليه وأنشده أبياتًا منها :

ومن صحب الدنيا على جور حكمها فخذ خلسة من كل يبوم تعيشه ودع عنك ذكر الفأل والرجر ولطّرح

فأيسامه محفوف بالمصائب وكن حذرًا من كامنات العواقب تطير جسار أو نفاؤل صاحب

ثم قال أبو حذيفة وبردُعة معه ، فحلف ابن الرومي لا يتطير من هذا ولا من غيره ، وأوماً إلى جاره !

( وبعد ) فان ما أوردناه من أخبار ابن الرومي على قلتها ، وما سقناه من شعره على نزارته ، خليق أن يرى القارئ أنه هنا بازاء رجل غريب ليس كالناس ، وإلا فلو أن ابن الرومي كان غير شاذ ، وكانت خاله مألوفة ، وأمره غير خارج عما عهد أهل عصره ، لما أنكروا من أموره شيئا ، ولما وجدوا من أحواله داعيا إلى العجب ، ولا باعثا على التضاحك ولما وجدوا من أحواله داعيا إلى العجب ، ولا باعثا على التضاحك واللعب ، وإذا كان هذا هكذا فتحن خلقاء أن نتلمس أسباب هذا الشذوذ

لعلنا نهتدى إلى بعض السر إذا لم نُوفق إليه كله ، نقول بعض السر لأن النفس الإنسائية أعمق من أن يسبر غورها نظر الناظر ، وأغمض من أن يحسر عنها ظلال الابهام فكر مفكر ، تلك دعوى يقصر عنها باعنا ولا يسعها طوقنا ، لأن للحقائق المادية حدًا تقف عنده ، وغاية تنتهى إليها ، وإنما يقول أحدنا بالأغلب في الظن إذ قال ، وبالأرجح في الرأى إذا نظر ، فإذا أصاب فموفق مجدود ، وإن أخطأ فمشكور ومحمود، وليس يعيب أحدًا أنه سعى فخاب، وإنما يعيبه أنه قصر وفرط، لأن دواعي الخطأ أكثر من دواعي الخطأ أكثر من دواعي الخطأ أكثر من دواعي الإصابة، إذ كانت الوسائل قليلة محدودة، والغايات لا آخر لها ديادة

على أنه مهما يكن من الأمر ، فإن من الحقائق التي صححها القياس وأيدتها كل الدلائل في هذا العصر ، أن العبقرية والجنون صنوان ، وأنهما جميعًا مظهران لشر واحد هو اختلال التوازن في الجهاز العصبي، وقديمًا أدرك الناس ذلك ، فقال العرب ذكاء المرء محسوب عليه ، وقطن أرسطاطاليس إلى ما ينتاب العظماء من المرض ويظهر عليهم من آيات اضطراب الذهن واعتلاله ، وفرُّق أفلاطون بين نوعين من الجنون - الجنون العقيم المعتاد ، والجنون الذي ينتج الشعراء ويخرج الأنبياء والعظماء ، وهذا ليس في رأيه داءُ أو شرًا بل هبة من الآلهة - وأدرك « سنيكا » « ودريدن » ما بين الذكاء والجنون من الصلات ، وسمى لامارتين النبوغ « ذلك المرض العقلي الذي نسميه العبقرية » وقال بسكال « الجنون المفرط أخو الذكاء المفرط » لأن حالات العقل متشابهة في العبقري والمجنون، وذلك أن ذهن العبقري يفيض بالخواطر ويجيش بمختلف الذكر ويرى من الصلات بين الحقائق والأصوات والألوان ما يعجز الرجل العادي عنه ، والمجنون في كل ذلك فرينه وضريعه ، كلاهما يوجع السبب في أساليب تفكيره وعمله إلى فرط تشاط أو شدة اهتياج أو فتور أو نحو ذلك ذلك في يعض نواحي الذهن ،

وليس الفرق في درجة حدة الإحساس، وقد يكون السبب في الحالين وصول مقدار جم من الدم الفاسد إلى موضع في الذهن وقد تكون خلايا هذا الموضع العصبية ووشائجه بطبعها مفرطة الحس، وكثيرًا ما تصبر العبقرية جنونًا أو ينقلب الجنون عبقرية، وليس بنا إلى شرح ذلك للفارئ حاجة لفلا نخرج عما قصلنا إليه وإنما نقول إن الذي غلط الناس فيما مضى من الزمن، وورطهم فيما تورطوا فيه من الجهالات، وأداهم إلى التعلق بالمحالات، هو حسبانهم أن العقل البشري شيء غير محسوس وأنه جوهر روحاني متصل بالجسم ولكنه غير خاضع لقوانين المادة، وقد أبان جوهر روحاني متصل بالجسم ولكنه غير خاضع لقوانين المادة، وقد أبان العلم الحديث خطأ هذا الظن وفساد ذلك الزعم فليرجع القارئ إلى مصنفات العلماء في هذا المعنى إذا أراد التحقيق.

وبعد ، فإنه لم ينته إلينا شيء عن أبوى ابن الرومي (١) وذلك ما نأسف له ، لأن للوراثة أثرًا كبيرًا وفعلاً لا يستهان به ، وما يدرينا لعل بعض الخفاء كان يبرح لو عرفنا عنهما شيئًا ، ولكن أحرى بمن قصر في حق أبويه! ومن ذا الذي يتوقع من مؤرخي العرب أن يعنوا بغامضين خاملين وقد ناموا عن نبيه مذكور ؟ غير أن مما يعزينا أن شعر ابن البرومي كاف في الدلالة على مرضه وإثبات اعتلاله .

<sup>(</sup>١) وأبي ابن الرومي أنه بقصيدة ميمية يقول فيها :

ولست أراني ملحل عنك منطل يد الدعر إلا أحدة الموت بالكفام رجعها وأفردناك غير قويدة من البر وللعروف والحير والكرم في الطلم عكفت فأنست المحارب في الطلم نوسفها كا ترى بالتقوى والصلاح ولا يبعد أنه جرى في ذلك على عادة الشعراء كا لا يبعد أن يكون صادقاً فيما عواد إليها من شدة التقوى وقوط الصلاح ، فإن صح التالي كان ذلك شاهاً على اعتلالها لأن الغلو في أي شيء دال على اضطراب الدهن واختلال التوازن في .

فأول ما يلفت النظر من ذلك رثاؤه لأبنائه الذين رُزئهم واحدًا بعد واحد ، وكان له ثلاثة كما هو ظاهر من قصيدته التي يقول فيها :

توخى حمامُ الموت أوسط صبيتى وإنى وإن متعت بابنى بعده وأولادنا مشل الجوارح أيها لكل مكان لا يسد اختلال هل العين بعد السمع تكفى مكانه؟

فلله كيف أختار واسطة العقد ؟ لذاكره ما حنت النيب في نجد فقدناه ، كان الفاجع البين الفقد مكان أخيه من جزوع ولا جلد أم السمع بعد العين يهدى كا تهدى؟

وهذه القصيدة صريحة في أن أبناءه كانوا ثلاثة ، وأن محمدًا ابنه هذا ، كان أوسطهم وأسبقهم إلى القبر في حداثة السن وطراءة العمر ، ولسنا ندرى أى داء أصابه فمضى سابقاً أجله ، إذ ليس في القصيدة ما يشير إلى شيء من ذلك وإن كان فيها وصف ذبوله ولكنه وصف شعرى لا يصح التعويل عليه .

وفي رثاء أحد الباقيين يقول :

حماه الكرى هم سرى فتأوبا أعينى جودًا لى فقد جدت للثرى فإن تمتعانى الدمع أرجع إلى أسى

وفي ثالث بنيه ، هبة الله ، يقول :

أبني إلى والعراء معا تالله لا تنفك لى شجنا ما أصبحت دنياى لى وطنا ما في النهار وقد فقدتك من ولقد تسلى القلب ذكرتُ ولقد أولادنا التم لنا فيتن

بالأمس لف عليكما كفن يمضى الزمان وأنت لى شجن بل حيث دارك عندي الوطن أنس ولا في الليل لى سكن أني بأن ألقاك مرتهس وثفارقون فأنسم محسن

فبات يراعي النجم حتى تصوبا

بأكثر ممسا تمنعاني وأطيب

إذا فترت عنه العيــون تلهبـــا

وليس يخفى أن فقدان أولاده جميعًا في حدثانهم لا يدع مساغً للشك في اعتلاله واضطرابه وأنه لم يكن صحيحًا معافى في بدنه .

ومما هو جدير بالنظر والتأمل في شعر ابن الرومي لدلالته ، فحشُ أهاجيه وإكثاره فيها من ذكر أعضاء التناسل ذكرًا لا نظنه ضربًا من التكلف لمجرد الذم والقدح ولا نحسبه شيئًا لا يستند إلى أصل. لأنه إذا كان هذا كذلك فكيف نؤول إتهام الناس له بالعنة تارة وبالتخنث تارة أخرى ؟ وكيف نفسر موت أولاده على هذه الصورة ؟ أليس البرهان من ذلك كله لافحًا معرضًا لكل من أراد العلم به ، وطلب الوصول إليه ، والحجة فيه وبه ظاهرة لمن أرادها ، والعلم بها مُكنًّا لمن التمسه ؟ وانظر أيُّ باطل نتكلف إذا نحن زهدنا في هذه الدلائل على وضوحها وجلائها ؟ وأى جهل يركبنا إذا آثرنا الجهل على العلم ، وعدم الاستبانة على وجودها ، وتعجبني كلمة للعقاد في شعور ابن الرومي بالعلاقة بين تبرج الأزهار وتبرج النساء ، وإحساسه بالصلة بين محاسن الطبيعة ومحاسن المرأة قال وربما كان علة هذا الشعور الغامض اضطراب في جهاز التناسل أهاج جميع أجزائه فهز حيوطها ونبه وشائجها القديمة المختلفة، ومنها الإحساس بِذَلْكُ التَّمْرِجِ كَمَّا هُو فَي قَلْبِ الطَّبِيعَةِ » وَهَذَا صَحِيحٍ لأَنْهُ لاَيْدُ لَذَلْكُ مَنْ سبب يجور إليه . ولو وقف الأمر عند بيت لقلنا معنى عن له ، ولكنه لا يزال يكرره في حيثما سنحت له الفرصة فكأنه يربد أن يلفتنا إليه ، تأمل قوله :

ورياض تخايلُ الأرض فيها خيلاء الفتاة في الأيراد وقوله في موضع آخر يصف الرياض :

تبرجت بعد حيساء وخفر تبرج الأنثى تصدّت للذكر وقوله من قصيدة في وصف العنب :

لو أنه يبقى على الدهور قرّط آذان الحسان الحور

لمن تستجد الأرض بعدك زينة فنصبح في أثوابها تتبرج ؟

(وغلت عيون النور تخصل بالنات كا أغرورقت عين الشجي لتدمعا) (يراعبتها صورًا إليها روانيا ويلحظن ألحاظا من الشجو خشما) ويين إغضاء الفراق عليهما كأنهما خلا صفاء تودعا

هذا ، وليس أقطع في الدلالة على ضيق خلق ابن الرومي ونزق طبعه وقصر أتاته ، من أهاجيه هذه . والظاهر منها أنه كان يندفع في الشتم والذم ويسط اللسان في الناس لأهون سبب ، ومن أجل أشياء لا تهيج الرحل السايم الرشيد ، كأن يعيبه واحد بمشيته أو يتعى عليه صلعه ، فيفور فاثره ويمتلي غيظاً على عائبه ويتناوله بكل قبيح ويلصق به كل سوءة شنعاء ومعرة دهماء . وفي ضيق الخلق وتوعره برهان على الاضطراب واختلال توازن الأعصاب

ولا ريب أن الناس كاتوا يتحككون به ويهيجونه لما يعلمون من ضيق حظيرته وسرعة غضبه ، لأن الناس في العادة لا يستثيرون بالدعابة إلا الطيَّاش ، لعلمهم أن الحليم الراسخ الوطأة لا تقلقه المجانةُ والمفاكهة . أو لست ترى الأطفال والصبيان في الطرقات ، هل يستفزون إلا المرمنق ومن يعلمون عنه الخفة والحلمة وسرعة البادرة ؟ ولقد كان أهل زمانه يعيبون شيعره على إقرارهم بعزيته وحسنه ، وإنشادهم له في المجالس ، وإملائه على طلاب الأدب في حلقات الدروس ، فهل تحسب أنهم كانوا ينعلون ذلك إلا ليستثيروه ويضحكوا منه ؟ ولقد روينا لك فيما أوردناه من أخبار لبن الرومي أن يعضهم قال و كان لبن الرومي إذا فاجأه الناظر رأى منظرًا يدل على تغير حال ، فهل بعد هذا شك في مرض لبن الرومي واختلال أعصابه ؟

YVA

ديوان ابن الرومي (1) كلمة عامة تمهيدية

The Kind Hard Barry

هذا الكتاب أصعر من عنوانه . اسمه ٥ ديوان ابن الرومي = وحقيقته مختارات من شعره انتخبها شاب فاضل من أنصار المذهب الجديد في الأدب ، هو كامل أفندى كيلاني ، وأهداها إلى روح والدته التي « فند يفقدها أكبر مصدر من مصادر الحتان والعطف » وجعلها ثلاثة أجزاء في مجلد واحد ، جملة صفحاته خمسمائة ، فيها قريب من سبعة آلاف بيت . وصدّرها بمقدمة رائعة وضعها صديقنا الأسناذ العقاد في ﴿ عَقَرِية ابن الرومي » لم يدع فيها شاردةً ولا واردة ، ولا نرك شيئًا لسواه يفوله ، حبى صار قصارى غيره إذا كتب أن يترسمه ويفصل ما أجمل .

وهذه المختارات، في ذاتها ، خير ما كان ينتظر . وإن كانت على هذا مجموعةً حيثما اتفق ، ومسرودة على غير نسق مفهوم ونظام معلوم ، ولم تكن وراءها فكرة ظاهرة أو غرض يطالعك ، سوى حشد طائفة من الشعر ! ولقد والله آلمنا ، ونحن نتصفح الكتاب ونعبر ما فيه من المختارات ، أن نرى ابن الرومي مقطع الأوصال مبعثر الأشلاء على هذه الصورة! ولعلنا مخطئون أو مبالغون في إساءة الظن بالمختارات على العموم ، وفي عدم الركون إليها والاعتماد عليها . ولكن ابن الرومي ليس كغيره من شعراه العرب ، وما في الوسع أن تقتطع له أبياتًا من هنا ، وأخرى من ههنا ، ثم تقول هذا هو ابن الرواي ، كا لا يسعك أن تختار نجبًا من

رواية لشكسبير مثلاً ، وأن تزعمها بعد ذلك هملت أو الملك لير أو مكبئ أو غير ذلك ، إنما كان هذا هكذا لأن ابن الرومي أقرب إلى شعواء الغرب وبهم أشبه ، ولأن الببت في قصائده يندر أن يكون وحدة قائمة بنفسها ، مستقلة عما قبلها وبعدها إلا من حيث معاني النحو ، كا هو في قصائد العرب . وكثيرًا ما يشذ ويخالف أوضاع العرب في اعتبار البيت كلامًا تامًا في ذاته غير متعلق بما يليه على مقتضى أحكام اللغة .

ولسنا تطمع أن نضيف شيئا إلى ما قاله صديقنا الأستاذ العقاد في
مقدمته الجامعة ، فأنا من ذلك على يأس كبير ، وإنه ليكون حسبنا أن
نستطبع أن نصف هذا الشاعر ، لا أن نحلله ، لمن لا يعرفون عنه إلا اسمه ،
وإلا يضعة أبيات سارت على الرغم من حمول قائلها ، وأن نحبته إليهم ،
ونغريهم بفراءته والإقبال على مطالعته . وابن الرومي ، بعد ، أحب شعراء
العرب إلينا وأعرهم علينا ، فليس أغذب ولا أشهى لدينا من أن نقضى
ساعة معه ولو كل أسبوع .

وكأناً بابن الرومي قد بدأ النحس بزايله ا ففي بضعة أعوام طبع جزءً من ديوله وجمعت له مختارات يستحق جامعها وناشرها أطيب الثناء . وما بالقليل أن يفوز بذلك من خمل في حياته خمولاً منقطع النظير في تاريخ الآداب ، مع وضوح حقه والإقرار له بالتفرد حتى في زمانه ، ومن خفي شأته أكثر من عشرة قرون طويلات المدد ا وناهيك برجل كان يسح بالشعر سحنا ، ويملأ الدنيا بالرائع منه المتداول الذي ينشد في مجالس الخلفاء والأدباء ، ويدوى في حلقات العلماء والأدباء ، وهو مع ذلك يحوع ويظمأ وبعرى ، ولا يجد من يسد خلته ، ويستر قاقنه ، ثم يموت فيطوى معه ذكره وشعره ، ويظل مغمورًا كل هذه القرون لا يعرف يموت فيطوى معه ذكره وشعره ، ويظل مغمورًا كل هذه القرون لا يعرف

عنه حتى الخاصة أكثر مما ورد في تراجم العرب، غفر الله لهم ، من أن اسمه على بن العباس بن جريج أو جورجيوس – فإن في اسم حدد شكا واختلافاً !! – وأن ولادته كالت ببغداد يوم الأربعاء بعد طلوع الفجر البلتين خلط من رجب سنة إحدى وعشرين ومائتين في موضع يعرف . أو كان يعرف ، بالعقيقة ودرب الختلية في دار بازاء قصر لمولاد عيسي ين جعفر بين المنصور من نسل العباس بن عبد المطلب اثم كأنه لم يكن الا

أما كيف كان يعيش أو ماذا كان يصنع غير الشعر الذي يقولون الله كان أقل أدواته » فلا يدوى أحد ! فليس أمامنا ما تعول عليه سوى شعره . ويؤخذ منه أنه كانت له ضبعة ! نعم ضبعة مغلة أشار إليها في قوله بعند لبعضهم من التخلف والانقطاع عنه :

وبعد فإن على فى قصورى حدوث حوادث منها حريق فلم أسأل له خلفا ولكن ليجعله فداء لله إن رآه وأسا قبل ذاك فلم يكن لى أعانه منها أعانه منها

عن الباب المحجّب دى لبهاء تحييف ما جمعت من البراء دعوت الله مجتهد الدعاء: فداءك ، أيها الغال الفداء قرارٌ في صباح أو مساء بحمد الله قدمًا في عنساء

غير أن الله لم يبارك له فيها ولا في غلتها ! كما هو ظاهر من الأبيات التي أوردناها . وكان إذا أخطأه الحريق الذي يتحيف ماله ، لا يخطئه الجراد يأتي على زرعه كما يقول :

لى زرع أتى عليه الجراد عادنى مـــذ رُزيته العواد كنت أرجو حصاده فأثاه قبل أن يبلغ الحصاد الحصاد

وكانت له دار غير التي مات فيها فغصبتها منه امرأة !! فكاد يجن ! واستصرخ الوزير عبد الله بن سليمان بقصيدة يقول فيها :

أحن أسرت الدهر بعد عتوه فأصبحت مكفيا همومي مزايلا تهضمني أنثى؟ وتغصب جهرة لقد أذكرتني لامرئ القيس قوله أجرني ا وزير الدين والملك إتني توثب شخص واهن الركن والقوى هو النكر من وجهين:غصب ويدعة فلا تسلمني للأعادي وقولهم : أريد ارتجاع الدار لي كيف خيلت

يعني بحكم قضائي نافذ أو بحيلة لطيفة . فيا له من مسكين ! فكثر عتاب لبن الرومي له ومما قاله :

مالي أسل من القراب وأغمد ؟ لم لا أجرد في الضرائب مرة بل قد حكى التجريبُ أني صارم لم لا أحلى حلية أنا أهلها أنا من علمت مكانة ولين الذي لا تبتروا عندى وعند أبي يداً أولسوا وليكم حديثًا مثلب يتمر لكم حمدين : حملًا منكم أرعوا زروعكم عيون تعهد أنا من عرفت وفاءه وصفاءه

وفللت منه كل ناب ومخلب غمومي، موقي كل سوء ومعطب عقارى؟وفي هاتيك أعجب معجب «فإنك لم يغلبك مثل مغلب» ! إليك بحقى هارب كل مهرب على أينَّد الأركان لــــم يتوثب وفيالنكر من وجهين موضع معتب ألا من رأى صقرًا فريسة أونب! بحكم مُمـر أو بلطـف مسـبب

ولم يكن مولاه هذا العيسى بن جعفر يوليه شيئًا من جاهه أو ماله

إلا أكنَّ في كل ذلك أوحدًا هبني امريًا ليست له يك حرمة

لم لا أجرد والسيوف تجرد ؟

يا للرجال وإنني لمهند ؟

ذكر فلم ألقى ولا أتقلد ؟

فيزان بي بطل ويكفي مشهد ؟

ما زال فيكم يستعان فيحمد

بيضاء ماجحدت وليست تجحد

يصل القديم وتستتم بــــه اليد

لهما وحملًا منهما لا ينفد

منكم فمثل ، زروعكم تستعهد

وولاءه إيساك إذ هو أمسرد

فردًا ، فإني في المودة أوحد

ترعى ، أسالى زلة تستغمد ؟

أيا حسرتا إن أفسد الضيق صحتى فضاعف حاجاتي وأوهى قوى نهضي ا وكان يبلغ من فاقته ورقة حاله وهوان أمره ، أن كان يدفع عن الأبواب بفظاظة ، وإلى هذا يشير بقوله : وكمحاجب غضبان كاسر حاجب محا الله ما فيه من الكسر بالكسر عبوس إذا حييته بتحية يظل كأن الله يرفع قدره

فلم يجده العتاب والتألف وقضى أكثر عمره في ضيق ليس أبلغ في

الدلالة على أثره في نفسه وفي جسمه من قوله :

فيالك من كبر ومن منطق نزر ! بماحظ من قدري وصغّر من أمري إذ ما رآني عاد أعمى بلا عمي وصم سميعًا ما بأذنيـــه من وقر أزف إليك البكر مازف مثلها فيدفع منها في التراثب والنحسر ومن شيم الحجاب أن قلوبهم قلوبٌ علىالآداب أقسى من الصخر

بل كان من الفقر بحيث كان يستجدى من إخوانه الكساء فلا يصيب منه قصاصة ، وله في ذلك شعر كثير ومنه قوله :

جعلت فداك لم أسألك ذاك التوب للكفن إ سألتك الألب وروحي بعمد في اليدن

وربما فاز ، ولكن بما لا يعد ثوبًا إلا على المجار 1 كما يقول في توب 

قد طوی قرنا فقرنسا و آنسساسا فأناسسا ليس الأيسام حتى لم يدع فيها لباسا غاب تحت الحس حتى الله فياسا ا

وكان يمدح أهل الثراء فلا يصيب إلا الرد ويستصرخ القادرين فلا يعنون

عنه . بل لا يقرأون كلامه أحيانًا كما يدل على ذلك قوله لصاعد ابن مخلد :

> یا سیدًا لے یلتبس عرضه بذم ر ظاهره أحسن من غیب وغیبه ومن إذا الرأی خبا نـوره فإنسا فلا تری أثقب من ذهنه فیـه أول مـا أسأل من حـاجة أن تقر قراءةً تصــدر عن نیــة تفهم ق

بدم رائيسه ولا خابره وغيبه أحسن من ظاهره فإنما يقدح من خاطره فيه ولا أيمن من طائره أن تقرأ الشعر إلى آخره تفهم قلب المرء عن ناظره

ولم یکن أهله علی ما یظهر أرفق به ولا أحسن رعایة له کما هو واضح من قوله :

علی قدماً ولا یصلی اے نارًا وکلما کان زندًا کنت مسعارًا

وقوله من قصيدة أخرى وهو أوضح وأعم :

لي ابن عم يجر الشر مجتهدًا

يجنى فأصلى بمايجني، فيخذلني

وأنى لبر بالأف ارب واصل على حسد في جلهم وعلى بغض ولو اقتصر الأمر على ذلك لهان بعض الشيء ولكن شيخنا كان أيضا ينطير . وكان طياشا وبه حماقة . أو إن شئت فقل إنه كان لطيف الشعور دقيق الحس عارفا قدر نفسه وأقدار غيره من معاصريه ، فأورده ذلك موارد مرة ، وكان ربحا لزم بيته أياما لا يخرج ولا يتصرف ، وحوله صبية ونساء جباع ظماء ، مخافة أن يبرح الدار فيباغته ما لا قبل له باحتماله مما ينطير منه ، وقد كان يتطير من كل شيء ا والناس لا يدركهم عليه عطف ، ولا تأخذهم بضعفه هذا رحمة ، ولا يصدهم إنصاف أو تقدير عطف ، ولا تأخذهم بضعفه هذا رحمة ، ولا يصدهم إنصاف أو تقدير

عن معابثته بما يكره وما يثقل وقعه عليه ، فواحد يعببه بمشيته ويزعمها مثل مشية المختين ، كا فعل أخو « نضير » وكان ابن الرومي يربد أن يتزوج ابنته . وآخر يقدح في شعره وهو يستحبده ليهبحه ويدفعه إلى الهجاء ، وكان ذلك دأب الأخفش ووكده ، وثالث يعبره ببعضه للقلالس والبرانس وإيثاره العمامة على خلاف أهل عصره . ورابع يستفزه بالإيماء إلى صلعته والتضاحك منها . وهو أحس بذلك كله من أن يستطبع الاحتمال والسكوت ، حتى لقد كان في شغل مضن من الرد على عائبيه ممن لا يحفى عليهم مكانه ، ولا يقصدون إلا إلى استثارته ليركبوه بالمزام .

وهكذا عاش ابن الرومى . فقر وغمط وحرب طاحنة الأرحاء بيد وبين مناجزيه من الجادبين والهازلين ، ولم يكن ينقصه إلا أن يدس عليه الوزير أبو القاسم من يطعمه فطيرًا مسمومًا لتتم رواية الشؤم التي لا تزال لما ذيول على ما يظهر ! فقد كتبت عنه منذ عشر سين بضع مقالات فلم أكد أفرغ من الأولى أو الثانية حتى كسر رجلي ما لا يكسر ! وشرح الشيخ شريف الجزء الأول من ديوانه فأحيل إلى المعاش ! وطبع صاحب المكتبة التجارية هذه المختارات من شعره فهيضت ساقه ! فعسانا حين عود للكلام عليه لا تكون قد دقت عنقنا !

(Y) interest (Y)

لم يكن ابن الرومي عربيا ولا شبيها بالعرب وإن كانت العربية لغنه التي لم يكن يعرف – أو التي لا نعلم أنه كان يعرف – سواها ، ولقد ولد وشب وترعرع بين العباسيين ولابسهم وصار منهم « بقضاء من ختمت رسل الإله به » كما يقول ، ولكنه لم يصر بذلك كالعرب ، لا في طبيعته ولا في فنه ولا في أساليب تفكيره ، بل حتى ولا في عاداته وأخلاقه . وقد ذهب بعض كتاب العرب إلى أنه سمى ابن الرومي لأنه كان جميلاً في صباه ، وأوردوا ذلك على أنه احتمال معقول وتعليل مقبول ، وليس الأمر كذلك ولا هو يمكن أن يكون كما زعموا ، وأحسب من يقول بذلك إنما يدل على أنه لم يقرأ شعر بن الرومي بغير عينيه .. فإن الرجل لم يدع محالاً للشك في أنه رومي على الحقيقة لا على المجاز ، ومن غريب ما يلاحظ محالاً للشك في أنه رومي على الحقيقة لا على المجاز ، ومن غريب ما يلاحظ المطلع على ديوان هذا الشاعر ، أنه ينمي نفسه إلى الروم ، ويذكر في أكثر من موضع واحد أنهم أصله ، وإن كان جده لأمه فارسيا كما أن جده لأبيه من موضع واحد أنهم أصله ، وإن كان جده لأمه فارسيا كما أن جده لأبيه ومي . وشاهدنا على ذلك قوله في نونيته الشهيرة التي مطلعها :

أجنينك الوجد أغصان وكثبان فيهن نوعان : تفاح ورمان ،

إن الرحيل إلى من أنت آمله أمن ، لمزمعه بالنجح إيقان قادع القوافي ونص اليعملات له تحبك كل شرود وهي مذعان إن لم أزر ملكا أشجى الخطوب به قلم يلدني أبو الأملاك (يونان) بل إن تعدت قلم أحسن سياستها قلم يلدني أبو السواس (ساسان)

ولكنه يدع الفرس قوم أمه ولا ينتسب إلا للروم أهل أبيه ، حتى حين

يفخر بمواليه من بني العباس ويعتدهم أهله ، مع إنه لم يكن يخفي عليه مقدار تغلغل الفرس في الدولة العباسية وتغلب المدنية الفارسية عليها :

حلمى كذلك ، وجهلهم جهلى بسى شادة ، ونبالهم نبلى لف الإلى المسلهم شعلى ! لف المسلهم شعلى ! لم يشربوا صفواتها قبلى من شغلهم ، ومديعهم شغلى والحامدون لكل ما أبلى رسل الإلى به ، وهم أهلى والسروم حين تنصنى ، أصلى

ويكرر ذلك حين يمدح الأخفش المعاصر له وبفضله على الأخفش القديم ، ويذكر أنه غريب بين الاثنين وأنه لذلك بعيد عن المحالياة ، وفي هذا يقول :

ذُكر الأخفش القديم فقلنا إن للأخفش الحديث لفضلا وإذا ما حكمت والروم قومي في كلام معسرب كنت عدلا أنا بين الخصوم في غريب لا أرى السزور للمحاباة أهلا

ويعاتب محمد بن عبد الله فيقول في آخر القصيدة :

إذا الشاعر الرومي أطرى أميره فندهبك من مطرىًا وتاهيك من مطر

لا كأبي نواس الذي كان يخلط في دعوته وينتسب مرة إلى النزارية ، وينتمي مرة أخرى إلى البرانية ، وكان قبل ذلك يتعاجم في شعره ، وأنه ليعلم أن الفرس قد مضوا بأصله وإنهم أحق به إذا أراد أن يدعى لأحد ، ويظهر أنه كان شديد الإحساس بروميته والشعور بغربته . والاثنان

والبيث الأخير هو الشاهد . وهو لفرط إحساسه بغربته دائم الالتفات إلى هذا المعنى ، يمدح يحيى بن على المنجم فيقول فيه :

رب أكرومة لــه لــم تخلها قبلــه في الطبــاع والتركيب غرّبته الخلائق الزهـر في النــا س ومــا أوحشتــه بالتغريب

فكأنه يعنى نفسه بهذا البيت ويحتاط في التعبير من أجلها ويصف حاله هو لا ممدوحه .

ویهجو اسماعیل بن بلبل فلا یری إلا أن یشتهر بانتسابه إلى شبیان زورًا نول :

تشيين حين هم بأن يشيبا لقد غلط الفتى غلطًا عجيبا ويقول في قصيدة أخرى مشنعًا :

عجبت من معشر بعقوتنا مثل أبى الصقر إن فيه وفي بيناه علجا على جبلته عرب جده السعيد كما وهكذا هذه الجدود لها

باتسوا نبيطاً وأصبحوا عربا دعسواه شبيان آيسةً عجبا إذ مسم الكيمياء فانقلب حول زرنيخ جده ذهب

وبعد ، فلأى غاية نأتى بهذه الشواهد ونستكثر منها ؟ أكل ذلك لنقول إنه كان روميًا ولم يكن عربيًا ؟ أو لم يكن يكفى أن نذكر اسمه ، وأن نقول إنه كان مثله أجنبيا من الأمة التى شب وشاب بينها ، ونطق بلسانها وحذق علومها ، وتوفر على آدابها ، واستظل بمدنيتها ؟ وما قيمة ذلك ؟ ألم يكن كغيره من الغرباء من مثل بشار بن برد ومروان بن أبى حفصة ألم يكن كغيره من الغرباء من مثل بشار بن برد ومروان بن أبى حفصة

مالازمان . فتراه يزهو تارة ويباهى بأن الروم أصله ، كما هو ظاهر مما مر بك من كلامه . ويألم تارة أخرى أنه غريب بين العرب ، وفي ظلهم ، وأنه فقد بذلك وطنه . كما تتبين ذلك من قوله لبعضهم وكان قد بلغه أنه يحسده ويعيب شعره ، ولعله الوحيد الذي فرّق بين الجنسية الدينية والجنسية القومية وأحس الألم لفقدانه « الوطن » :

وذمى الزمان والاخوالا ولقائى معبساً غضبانا ن يرى لى نقائصى رجحانا أيها الظالمي إخائي عيانا ؟ كل من كان صادياً ريانا ؟ وعدمت الثراء والأوطانا ؟

ولسنا نطن أحدًا سيقول إنه ما جاء بالأوطان إلا من أجل القافية ! فليس ابن الرومي من تعييه القافية أو تضطره إلى غير ما يريد أن يقول . وإنك لتفرأ شعره فبخيل إليك أنه يتناول الألفاظ ويقسرها قسرًا على أداء المعاني التي يقصد إلى تبيينها والعبارة عنها .

ومن أجل ذلك لم يكن يفخر بقومه كما فعل مهيار الديلمي – وهو فارسي الأصل – حين قال يعني الفرس :

قومی استولوا علی الدهر فتی ومشوا فــوق رؤوس الحقب بل کان یقول حتی حین یمدح نفسه ویشید پکرم اُتحلاقه :

أغضى الجفون عن السوءى مراقبة لما يكون من الحسنى وما كانا أجزى الأحلاء صفحًا عن إساءتهم إذا أساءوا -وبالإحسان إحسانا أذكر النفس متنى من محاسنهم إذا ذكرت ذفوب القوم أحدانا وليس ذاك لآيالي ومجدهم لكن لأنى اتخدت العدل ميزانا

القومية وأحس الألم لفقدانه « الوه أيها الحاسدي صحبتي العسر حسلًا هاجه على ثلب شعرى وانتقاصي مع « العدو » وقد كا ليت شعرى ماذا حسدت عليه أعلى أننى ظمئت ، وأضحى

أم على أننى ثكلت شقيقي

YAA

(T)

شخصیته

( أ )

عاش ابن الرومي ، ما عاش ، ساخطًا على الحياة ناقمًا على العصر وأبنائه ، مضطعناً على الزمن وصروفه ، طافح النفس بالمرارة والألم إلى حد لم يعرفه أحدّ من الشعراء المعاصرين . وشعره الذي قيد فيه كل حالة من حالات نفسه ، وأودعه ما استطاع من التفاتات ذهنه ، حافلٌ بالشواهد على ذلك . وعلمره من هذا التمرد عذُر كل حسَّاس مصقول النفس مثقف العقل ، تصطدم عنده الآراءُ والعقائد بمظاهر الحياة وواقع الحال . وليس أقسى من أثر ذلك في النفس ولا أوجع . ولسنا نحتاج أن نرجع إلى عصره بصفة خاصة . فإن الحياة كانت قديمًا ومازالت إلى الساعة ، وستظل إلى آخر الزمن ، إن كان له آخر ، صراعًا دائمًا وجهادًا متواصلاً . وما نظن الحياة الإنسانية لحلت قط من بواعث السخط ودواعي التذمر . وما كال المرء ليهتدي إلى الشعور بنفسه ولينطق بقولة ، أنا » لولا ذلك ، ولولا إحساسه إلى جانب هذا - أو قبله - بحدود قدرته ، وباحتكاكه بما يحاوز هذه الدائرة ، ويحدد هذا المجال ، وقد يعين الجهل أو البلادة أو كلاهما على الرضى وإشعار النفس الراحة الحيوانية ، فلا يرى المرء فيما يحيط به ويضيق عليه ، إلا عدلاً مقتعنًا وضرورة لا مهرب منها ، ولا خير في التيرم بها . وليس كذلك المثقف الذكي المشاعر الذي كأنما يحس الحياة بأعصابه العارية . مثل هذا لا يسع طوقه أن يغمض عينيه وينيم أعصابه حتى لايري ولايحس مافي الدنيا من الظلم والغين والخلط والفساد والتناقض . ومهما كانت وجوة الاختلاف ومواضع التباين بين عصرنا هذا ، مثلاً ، وآبى نواس ومهيار وابن المقفع وابن العميد والخوارزمي وبديع الزمان وأبي إسحاق الصابئ وابي الفرج الأصبهاني وغيرهم ممن لا يكاد يأخذهم حصر ؟ نقول نعم ، كان كهؤلاء من غير الأمة التي نبت فيها ، ولكند يختلف عنهم – أو عن كثير منهم – ويناينهم بأنه احتفظ بطبيعة الجنس الذي انحدر منه ، حتى صارت روميته هذه التي يتشبث بها ويعلنها ، ولا يكتمها ولا يقشبها بالفارسية – مفتاح شعره ونفسه ، وحتى لا سبيل إلى فهمه وتقديره بغير الالتفات إلبها والتنبه لها . وإنه ليصلح أن يتخذه المرء شاهدًا على قوة الوراثة وقعلها ، على الرغم من كل تأثير مناهض لها مضعف لفعلها . « فالرومية » كما يقول صديقنا الأستاذ العقاد بحق « هي أصل هذا الفن الذي اختلف به ابن الرومي عن عامة الشعراء في هذه اللغة ، وهي السمة التي أفردته بينهم إفراد الطائر الصادح في غير سربة . وربما بَلْهُم في أشياء ، وقصر عنهم في أشياء غيرها ، ولكنه لا يشبهم ولا يشبهونه في تفوقه وتقصيره على السواء ، فلهذا انقطع ما بينه وبينهم من نسب الأدب وجرثومة الفن ، لا لأنه أفضل منهم جميعًا ولا لأنهم جميعًا أفضل منه » .

وسنحاول في المقال الآتي أن ندير هذا « المفتاح » في القفل ، وإنها لفرصة نغتمها لنستأنف ما حاولناه منذ عشر سنين من تعريف الناس بهذا الشاعر الفذ ، فلعلنا نوفق فإن المهمة شاقة ، وحبل الكلام طويل ، وشعبه كثيرة

at 10 to the later of the time of the state of the state of

there we hard may set with my me second on he was

وعصر ابن الرومي ، فإن مساوئ الحياة ومتاعبها واحدة . وما كان سخط ابن الرومي على مظهر عارض أو عيب طارئ، فنحتاج أن نصف هنا ما كان عليه زمانه ، ولكنه كان على ما يخلو منه عصر ولا بيراً من مثله زمن . ومن الذي يقرأ قوله مثلاً :

> أترابي دون الأولى بلغو الآ وتجار مثل البهاثم فازوا أصبحوا يلعبون في ظل دهــر غير مغنين بالسيوف ولا الأقـ ويظلون في المناعم واللذات لهم المسمعات ما يطرب السا نَعَـمُ أَلبِسَهِم نِعـمُ الله حين لا يشكرونها وهي تنمي كم لديهم للهوهم من كعاب خندريس إذا تراخست مداهسا بنت کرم تدیرها ذات کرم لذة الطعم في يدى لذة الملثم يونق العين حسن ما في أكف ومزاج الشراب إن حاولوا المسز من جــوار كأنهــن جـــوار لو ترى القـــوم بينهن لأجبرت من أتاس لا يرتضون عبيدًا وكذاك الدنيا الدنية قارا

مال من شرطة ومن كتاب ؟ بالمني فسي النفوس والأحبــــاب ظاهر السخف مثلهم لعاب للام في موطن غناءً ذبـــاب بين الكواعب الأتراب مع والطائفات بالأكواب ظــــلالُ الغصون منهــــا الرطاب لا ولا يكفرونهـــا بارتقـــاب وعجوز شبيهة بالكعاب لبست جدّة على الأحقـــاب موقد النحر مثمر الأعنساب تدعو الهوى دعاة مجاب ثم تسقى ، وحسن ما في رقاب ج رضاب ياطيب ذاك الرضاب يتسلسلن من مياه عداب صراحًا ولم تقبل باكتساب وهم في مراتب الأرساب تتصدى لألام الخطاب ، إلخ نقول من الذي يقرأ هذه الأبيات - وإن كان ما حذفناه أضعاف ما أثبتناد - ولا يحس ما فيها من الصدق ، ولا يذكر بها كثيرين ممن يرفلون

ونرجع إلى القصيدة التي سقنا منها هذه الأبيات ، فنقول إن ابن الرومي بعد أن أفاض في صفة هؤلاء الناس وما ينعمون به استطرد إلى ذكر رجل

في حلل السعادة ، وهم لم يمدوا إليها يدًا ، ولا سعت بهم في سبيل اكتسابها قدمٌ ولا استحقوها إلا بأن الحظ أورثهم إياها ، وإن لم يكونوا

وعسى من يعترض فيقول إن هذا أشبه بأن يكون حسدًا لا سخطًا

لم أكن دون مالكي هذه الأملا ك لـــو أنصف الزمــــان المحلمي

أن ابن الرومي يعرف قدر نفسه ولا يخفي عليه مكانه من الفضل

والاستحقاق ، وأن إحساسه بثقل القيود المحيطة به ، وشعوره بعرقها وحزها .

وإدراكه لمبلغ تعويقها ، كل هذا قد أبرز « أنا » في شعره وفي حياته إلى

المُكَانُ الأول من الواعية . ونظن أننا في غني عن الاطالة في تبيين أن الذاتية

إنما يُبرزها إدراكُ حدودها والتصادمُ بما هو خارج عنها ، إذا صح هذا

التعبير ، ومن الجلي أن الرجل الذي تتدفق حياته في مجرى لين لا يعوِقه

شيء ، يختلف إحساسه بذاتيته عمن تعترضه العقبات في كل خطوة .

إلى مُثْلُه العليا التي كان يتشدها ، وأخلق بما يفهمه من وظيفة الشاعر وأليق

بسنزلته ، كما هي في نظره ، فبغي ذلك وعجز عنه ولم يظفر به ، وعزه

أن يكيف نفسه على مقتضى الظروف والأحوال التي تحيط به ، ومن هنا

حفل شعره بذكر نفسه ، واكتظ بالمقابلة بين الرغبة والامكان ، وبين الأمل

وقد كان ابن الرومي يريد أن يحيا حياة فنية : أي حياة تكون أقرب

نقول كلا ! ليس هذا في شيء من الحسد . وإنما الذي يُعلُّط المُعترض

حير الناس ولا أكفأهم ولا أفضلهم ؟

على جور الحظ ، ودليل ذلك قوله بعد أبيات :

رآه أحق بهذه النعم الجزيلة منهم وأسيف لما هو فيه ولعدم انتفاعه بفضله وعلمه ، فقال :

> كابن عمار الذى تركتــــه من فتي لو رأيته لرأت عينا يزه الدهر ما كسا الناس إلا أو حلى ظرف، التي نحسته سوءة سوءة لصحبة دنيا

> > شرط خُولـوا عقائل ببضًا

فإذا مـا تعجب الناس قــالوا :

أصبحوا ذاهلين عن شجن النا

فی آمور وفی خمـــور وسمــو

وتهاويــل غير ذاك من الرقـــم

في حبير منمنه ، وعبير

حمقات الزمان كالمرتاب ك علمًا وحكمة في ثياب ما عليه من لحمه والأهاب فلو اسطاع باعها بجراب أسخطت مثله من الأصحاب

وليس لبن عمار هذا الذي عدا عليه الدهر وسلبه كل ما كسا الناس إلا اللحم والجلد - نقول ليس هو بالذي كتبت إليه القصيدة بل ذاك غيره . فليس بابن الرومي حسدٌ ، وإنما هو سخط على ظلم الحظوظ . ويؤكد ذلك ، وإنه لا يقصد إلا إظهار ما في الدنيا من التخليط والغبن ، أنحاؤه بعد ذلك في القصيدة عينها على الشرط وهم الأعوان الذين يوكل إليهم حفظ الأمن:

Called the safe that the second has

لا بأحسابهم بـل الأكســاب هل يصيد الظباء غير الكلاب؟ س وإن كان حبلهم ذا اضطراب ر وفي قاقم وفي سنجاب(١) ومن مستدس ومن زرياب وصحان فسيحة ورحاب

في ميادين يخترقن بساتين ليس ينفك طيرها في اصطخاب عندهم كل مـــا اشتهوه من الآ والطروقسات والمراكب والوله واليلنجوج في المجــــــامر والند

تمس السرؤوس بالأهسداب تحت أظلال أيكها واصطحاب كال والأشربات والأشواب لدان مثل الشوادن الأسراب ترى نشره كمثل الضباب

ولا ينبغي أن يفوت القارئ وهو يقرأ هذه القصيدة وغيرها من مثيلاتها التي قد تتخذ دليلاً على ما انطوت عليه نفس ابن الرومي من الحسد أو الحقد ، نقول لا ينبغي أن يفوته أن الرجل كان دقيق الحس لطيف الشعور ، وأنه كان من قوة الخيال بحيث يستطيع أن يحضر لذهنه ويتمثل أمامه ما يتخيله ، ويجسده لنفسه كأنه واقع يحس ويلمس ، ومن هنا تراه إذا وصف أفاض واسترسل، وتوخى الاستقصاء والتصفية ولم يدع شيئًا . ودفعه إلى الاسترسال وأغراه به ، لا الحسد ولكن لطفُ الحس الذي يتناول أدق الأشياء وأخفاها ، ومراحُ الخيال القوى الذي يجسد الصورة ويُشعر صاحبه اللذة والمتعة المستفادتين من استقصاء الجوانب وإتمام النواحي . وقوة الخيال تغرى أبدًا بمثل هذا وتبعث عليه ، وقد يبدأ المرء غير معتزم إطالةً ، حتى إذا استولت عليه قوةً ما يتخيل ، سحره ذلك وتملكته روح الفن ، قاندفع على غير قصد ومضى ولم يكن في حسبانه أن يمضى ... فليس ما به حسدًا ولكنه قوة الخيال ودقة الشعور وبروز الاحساس

بالنفس ، ومع ذلك هبه كان حسدًا وحقدًا ، أو ما شفت قسمه ، فماذا إذن ؟ أليست هذه طبيعة الناس ؟ ألسنا قد خلقنا الله كذلك ؟ فأى بأس في أن نكون كما برثنا .

« وأين عن طينتنا نعدى ؟ » . كما يقول ابن الرومي . ونرد المسألة إلى أصلها الأول ، فنقول إنه في

<sup>(</sup>١) السمور والقاقم بضم القاف الثانية والسنجاب حيوان تتخذ فراؤها لنعومنها

يستطع أن يتكيف على مقتضى الأحوال التي يعيش في ظلها كما استطاع ويستطيع أكثر الناس. وأكثرهم بلا مراء أوساط عاديون، ومرد هذا العجز إلى حالة الأعصاب، ولا يخفى أن الدافع إلى التكيف هو الرغبة في سد حاجة عضوية أو اتقاء متعبة. ومعنى هذا بعبارة أخرى ، أن المرء يسعى إلى التكيف ليحس الارتياح ولينفى أو ينقص المتاعب. فإذا لم يستطع ذلك ولم يقو عليه ولم ينل ما يناله من وسيعة ذلك من الارتياح ، ولم يتق ما اتقاه غيره من الاحساسات المنغصة . ولا مفر له بعد ذلك من أن تثقل وطأة الحياة والناس عليه ، ومن هنا يأتي سخطه على الحياة ، ونقمته على المجتمع ، وتبرمه بأنظمته وأحواله ، وقلة صبره على ما يسوءه مما يحتمله المجتمع ، وتبرمه بأنظمته وأحواله ، وقلة صبره على ما يسوءه مما يحتمله الأكثرون أو لا يلتفتون إليه ، وسرعة تهيجه وغضبه على معاشريه والمحتكن به والذين يلتقي بهم في طريقه ، ومن هنا أيضًا تنشأ الأوهام وتصير عنده عده حقائق ثابتة لا سبيل إلى طردها أو التفطن إلى أنها ليست إلا مما يحدث في جوفه ويجرى في نفسه لا مما تحدثه إزادة خارجية . ومن هنا كذلك تتولد حوفه ويجرى في نفسه لا مما تحدثه إزادة خارجية . ومن هنا كذلك تتولد فكرة الاضطهاد المتوهم والاشفاق من العالم الخارجي ومن ساكنيه وتوقع فكرة الاضطهاد المتوهم والاشفاق من العالم الخارجي ومن الن الرومي .

كان ابن الرومي في صباه فتي غرائقًا ، كما يقولون ، وسيم الطلعة ، مقدود القوام قدّ السيف ، كما يقول :

أنا من خف واستدق فما ينقل . أرضاً ولا يسد فضاءا خفيف الروح أنيس المحضر ، مزهوا بملاحته مغرورًا بشبابه ، مدفوعاً خرارته وبقوة إحساسه إلى اغتنام فرصة الحياة ، فلبس هذا البرد « لبس ابتذال » كا يقول ، وأخلقه ولم يصنه ولا ادّخر منه شيئاً للكبر ، وفعل بصياه فوق ما يفعل الناس في العادة . ولعل الذي أعجزه عن القصد وعدل به عن الاعتدال ، وقدة إحساسه مع الشباب من جهة ، ووسامته من جهة

أخرى ، ولم يكن ابن الرومى يخفى عليه أنه جميل ، وأن جماله يصبى النساء كما يصبيه حسنهن ، ولا كان يتحرج أن يذكر ذلك في شعره ويباهي به ، حتى بعد أن شينت ديباجته ، وتقوست قناته ، فتراه مثلاً يقول وهو يستسقى عهد الشبيبة ويتلهف عليها :

ولو شهد الشباب ، إذن لراحت وإن بها-وعيشك-ضعف ما يي فياغوثا هناك بقيد شارى إذا ما الثار فات يد الطالاب ا

وقد أورده ذلك ما يورد ، فاغتال اللعبُ بأولى الدهر شيرُتهُ ﴿ بأخرى حقودٍ ، والجرائم تحقد » وتضعضع كيانه ودب الكلال في عظامه وتوكأ على العصا :

ولذَّت أحاديثي الرجال وأعرضت سليمي وريا عن حديثي ومهدد! وبدلًا إعجاب الغواني تعجبًا فهن روان ، يعتبرن ، وصدد

وفقد شبابه بسرعة ولم يفقد لباناته وأوطاره فصار كم يقول :

شعر ميت لذى وطـر حــى كنار الحــريق ذات اللهــيب معــه صبوة الفــتى وعليـــه صرفة الشيخ، فهو في تعذيب

وناهيك بهذا من عذاب ! وقد يحب أن يتعزى فيقول :

لو يدوم الشبابُ مدة عمرى لم تدم لي بشاشةُ الأوطار

ولكنه لم يستطع عزاءً ، ورزح شيئًا فشيئًا على مر الليالي ، وانتابته الأسقام واصطلحت عليه العلل والأمراض ، وصار كما يقول :

أنا ذاك الذى سقته يد السقم ورأيت الحمام في الصور الشنع ورماه الزمان في شقة النفس وابتلاه في ذاك بالعسر والوحشة وتكلت الشباب بعد رضاع

كؤوساً من المسرار رواءا وكانت لولا القضاء قضاءا فاصمى فواده إصماءا حتى أمل منه البلاءا كان قبل الغذاء قدما غداءا

YAV

ولم تسلم حتى عيناه فقد كانتا كثيرًا ما ترمدان ، وفي ذلك يقول لعبيد الله بن عبد الله :

شغلت عنك بعوار أكسابده قاسيت بعدك- لاقاسيت مثلهما أمسى وأصبح في ظلماء من يصري كأتنى من كلا يومسي وليلته إذا سمعت بذكر الشمس أسفتي لايطمئن بجنبي لين مضطجع أرعى النجوم - واني لي برعيتها وإن من يتمنى أن يؤاتيك وضاقت الأرض بي طرًا بمارحيت

لا بالملاهي ولا مــــاء العناقيد نهار شکوی بباری لیل تسهید فما نهاري من ليلي بمحدود في سرمد من ظلام الليل ممدود فصعدت زفراتي أي تصعيد وما فراش أخى شكوى بممهود وطرف عينيَّ في أسر وتقييد ؟ إ رعيُّ النجــوم لمجهود المجاهيد فصار حظى منها مثل ملحودي

يعني بالملحود القبر ، وقد لازمته علته هذه شهرًا وتكررت ثم انتهي الأمر به إلى ضعف البصر كما يقول في دالية له يندب فيها شبابه : ويورك طرفي ، فالشخوص حياله قرائنٌ من أدنيمدي، وهي فرد وله في قصيدة أخرى :

وأحلث نقصان القرى بين ناظري

وسمعى ، وبين الشخص والصوت برزخا وكنت إذا فوقت للشخص لمحستي المست

طوت دونــه سهبًا من الأرض سريخا

فحالت صروف الدهم تنسخ جذتي

وما أمليت من قبـــل إلا لتنسخا

وأخلق به أن يضعفه ويصيره إلى هذا المصير استهتارُه في صدر أيامه ، وإدمانه القراءة والاطلاع ، فقد أحاط ابن الرومي بكل ما يحاط به من

العلوم والمعارف والآداب في عصره ، كما يدل على ذلك ما في شعره من الإشارات التي يحتاج المرء في فهمها إلى العلم بتاريخ العرب والفرس جميعًا والوقوف على كل ما كان لهم في كل باب . وقد ذكرنا لك أن أحد مؤرخي العرب قال عنه إن الشعر كان أقل أدواته ، ويقول ابن الرومي نفسه للقاسم بن عبيد الله :

أن أكن غير محسن كلُّ ما تطلب فمتى ما أردت طالب قحص ومتى ما أردت قسارض شعر ومتى ما خطبت منى خطيبًا ومتى حــاول الرسائـلُ رســــلى

أنسى لمحسسن أجسزاءا كنت من يشارك الحكماء كنت ممن يساجل الشعراء جل خطبي فقاق بي الخطباء يلغتني بسلاغتي البلغساء ، إلخ

وليس بغريب بعد ذلك أن لا تسلم أعصابه ، وأن تضطرب ويختل توازنها . ومهما يكن من الأمر فإن من المحقق أنه لم يكن سليم الأعصاب ، وأَنْ جِهازَه العصبي كله كان غير منتظم . يدل على ذلك موتُ أبنائه الثلاثة واحدًا بعد واحد ، وفي غير السن التي يكون فيها الإهمال من أسباب الوفاة ، ومراثيه لهم ، بخاصة داليته في رثاء أوسطهم ، لا يفوقها شيء في لغة العرب أو غيرها من اللغات التي اطلعنا على آدابها ،وقد كان إلى جاتب ذلك أحمق طياشًا سريع الغضب ، وكان إحساسه الجنسي حادًا لبس فيه شيء من الاعتدال البتة ، وهنا لا يسعنا بكرهنا إلا أن تذكر أن معاصريه كانوا يستفزونه بقولهم عنه إنه عنين ، وكانت تثور ثائرته لذلك فيهجوهم أفحش الهجاء وأقذعه ، وينكر التهمة ، ويعني بدفعها ، ولكنه مع ذلك قال وهو يتحرق على شبيبته :

لل نفسى على القناع الذي ع وأعقبت منسه شر عقيب منع العــين أن تقر ، وقــرت عين واش بنسا وعين رفيب نَهُرِ الْخِلْمُ لُـم ثنى فَأَمْنَى خيب العسرس أيمسا تخيب

والبيت الأخير هو الشاهد . والاعتراف فيه صريح لا يحتاج إلى تعليق ، فكأن ما قبل عنه حق ، أو هو إلى الحق أقرب وبه أشبه . ثم لا تنس أنه في هجائه قلما يفوته أن يبسط لسانه بسطًا شنيعًا في أعراض من يهجوهم من الرجال والنساء أحيائهم والأموات .

على أنه ليس أقطع في الدلالة على اضطراب أعصابه من طيرته . وكان مفرطًا فيها ، وبلغ من غلوه أنه كان كلما أراد الخروج من البيت « يتعود ، بعد أن يلبس ثيابه ثم يمضى إلى الباب وفي يده المفتاح ، ولكنه لا يديره فيه ، بل ينظر أولاً من ثقب هناك في خشب الباب لأن له جارًا أحدب ينظير من رؤيته ويخشى أن يلقاه ، فإذا رآه من الثقب عاد أدراجه ، وخلع ثباه ، وأقام في بيته لا يبرحه ، ولعل حاجته إلى الخروج شديدة ،وكثيرًا ما كان يصبر على الجوع والظمأ هو ومن معه من الأولاد والنساء ويغلن ما كان يصبر على الجوع والظمأ هو ومن معه من الأولاد والنساء ويغلن ما ينطير منه ، ويؤثر ذلك على الخروج والتصرف بعد أن رأى أو سمع ما يتطير منه . وقد وصف جاره الأحدب أبدع وصف ، أو رسمه على الحقية ، فقال :

قصرت أخادعه وطال قذاله فكأنه متربص أن يُصفعا وكأنما صُفعت قفاه مرة وأحس ثانية لها فتجمعا

وكان إحوانه يعرفون ذلك منه ويعابثونه ، فيبعثون إليه من يقرع بابه فإذا قيل له من ؟ قال ه مرة بن حنظلة » فيتشاءم ويستعبذ بالله ويقيم في بيته لا يبرحه ، وكان على بن سليمان الأخفش أجراً الناس عليه بذلك . وبلغ من تطيره أنه كان يقلب الأسماء فيقول مثلاً « حسن مقلوبة على نحس ويتشاءم إذا رأى نوى تعر في الطريق ، ويقول إن النوى القراق ، وإن هذا يشير بأن لا تعر ، وإذا أصابه هو أو سواه شيء ، عزاه إلى أمر من هذا القبيل ، وحلت مرة أن صاحبًا له بعث إليه بغلام جميل يعرفه ابن الرومي وبطمئن إليه فجاء به فلما تخطى باب الصحن في دار صديقه عر فانقطع شسع نعله فلاحل مذعورًا وعلل هذه العثرة بأن الغلام به عاما عثر فانقطع شسع نعله فلاحل مذعورًا وعلل هذه العثرة بأن الغلام به عاما

وهى قطع أنثيبه . وأقام آخر مهرجانًا وكان من بين الجوارى فى ذلك اليوم صبية حولاء وأخرى فى عينها نكتة ، فتطير ابن الرومى . ثم إنه حدث بعد مدة أن سقطت ابنة الرجل من بعض السطوح فماتت ، وأن جفا القاسمُ بن عبيد الله ابن الرومى فرد هاتين المصيبتين إلى الجاريتين ، وكتب بذلك إلى والد الفتاة يقول :

أيها المتحفى بحــول وعور فتحك المهرجان بالحول والعو كان من ذاك فقدًك ابنتك الحر وجفانى مؤمل لى خليـــل

وجمالی مومل بی حلیـــل لج منـــه الجفــــاء والهجران وأخذ فی هذه القصیدة یثبت أن الطیرة معقولة ، ویدفع قول من قال إن النبی نهی عنها :

لا تصدق عن النبيين إلا خبر الله أن مشأمة كا أفرورُ الحديث تقبال أم ما وهجا مرة كاتبًا اسمه أنه طال

وهجا مرة كاتبًا اسمه أبو طالب فحذر الناس من شومه : أحذر أهل الأرض حدًا لبن طالب فمازال مشحودًا على م

وقد جُربت منه على آل مخلد أنيرق مشتوم ، أحيمر قاشر ، وهل أشبه المريخ إلا وفعله أعوذ بعر الله من أن يضمنى شبيه قدار بسل قدار شبيه ويدعى أبوه طالبا ، وكفاكم الا فاهربوا من طالب وابن طالب

بحديث يلـوح فيـه البيـان نت لقـوم، وحبر القـرآن قاله ذو الجـلال، والفرقان؟

أين كانت عنك الوجوه الحسان

ر أرائسا ما أعقب المهرجسان

ة مصبوغة بهما الأكفسان

فمازال مشحوذا على من يصاحب تجارب ليست مثلهن تجارب لأصحابه نحس على القوم ثاقب لفعل شبيه السوء شبه مقارب وإياه في الأرض البسيطة جانب وإن قبل كليم وإن قيال كاتب لعينه لون السيف والسيف قاضب؟ به طيرة أن المنياة طال هارب!

ولو وقف الأمر عند حد التطير لهان بعض الشيء ، ولكنه كان يكابد ما هو أدهى . ذلك أنه كان مصابًا بتوهم الاضطهاد واقعًا عليه من الناس ومن الطبيعة نفسها . فأما من الناس فلا نحتاج أن نورد من شعره شيئًا فقد عرف القراء أنه حافل بما ينم على ذلك ، وأما من الطبيعة فقد يكون مما له دلالة ، قوله في باثبته التي مدح بها أحمد بن ثوابة :

وصبرى على الاقتار أيسر محملاً على من التغرير بعد التجــــارب لقيت من البر التباريخ بعد ما لقيت من البحر ابيضاض الذوائب سُقيت على رئٌّ به ألف مطرة شغفت لبغضيها بحب المجادب ولم أسقها ، بل ساقها لمكيدتي تحامقُ دهـــر جدّ بي كالملاعب إلى الله أشكو سخفٌ دهري فإنه يعابثني مذ كنت غير مطايبي أبي أن يُغيث الأرض حتى إذا ارتمت برحلي أتاها بالغيوث السواكب سقىالأرض لأجلى فأضحت مزلة تعايل صاحبها تمايل شارب لتعویق سیری أو دحوض مطیتی والخصاب مزورٌ عن المجد ناكب

ولعل ذلك راجع إلى اقتداره على التشخيص والباس المعاني صور الاحياء ، ولكنا نعود فنسأل لماذا يعد نفسه مقصودًا بالذات ؟

الطفل، إلى حد كبير، صورة مصغرة من الجنس الإنساني .يمر به، باختصار ، ما مرّ بجنسه من الأطوار ، وينتقل شيئًا فشيئًا من الذاتية غير المدركة ، إلى الذائية المدركة ، ثم إلى التفطن لما هو خارج عنها . أول ما بحسه هو ما يجرى في جوفه ، كما تتم على ذلك حركاته التي يسعه أن يقوم بها ، وصيحاته – وهي أيضًا حركات عضلية – وكما يدل على ذلك ما يبديه من الشعور بالحالات العامة، من مثل الجوع والظمأ وما إليهما . هذا هو الطور الأول ، وهو طور ليس فيه وعي . فلا المخ يهيمن على المراكز اللنيا ، ولا ما يتولاه الحس يمكن ترتيبه وتوليد فكرة منه ، وكان ينفي عن نفسه أنه نحس ويهجو من يزعمه كذلك كما قال في این موسی :

أتـــأمر بالتقزز مــن كــــلامي وذكرك يُصدى الذهب السبيكا؟ مجيبك - معلنًا - لا أتقيك زعمت بأنني نحس ، وإنسى

ويقول عن نفسه إنه ميمون مبارك ، كا فعل في همزية طويلة وجّه بها إلى القاسم بن عبيد الله الوزير :

كل شيء أراه منك بشير صدّق الله هـ ذه البشراء وإذا ما مخابرٌ الناس غابت عنك فاستشهد الوجوة الوضاء إلى أن يقول مخاطبًا القاسم :

أجميلٌ بك أطراحي وقد قدُّ مت في رأيك الجميل رجـــاء ولی الطائرُ السعید الذی ک ن بریدًا بدولـــة زهــراء ما تعرفت، مذ تعیفت ، طبیری غير نعماء ظاهرت نعماء ثم أدنيتني فرادك يمني من أمــير مؤيــــد إدنـــــاء وتناولتنسى بسبر فبرتسك يــــد الله ثــــــــرة بيضـــــــــاء وكذا كلما نبويت لمولاك مزيدًا أوتيت والهناء إلخ ..

ولقد طلب إليه في هذه القصيدة أن يتخذه « عوذة » لمجلسه فقال

يا لقومي! أأثقل الأرض شخصي؟ أم شكت من جفاء خلقي امتلاء؟ أنا من خف واستدق فما يثقل أرضاً ولا يسد فضاء إن أكن عاطلاً لديك من الآ لات - حاشاك أن تجور غباء ! فلأكن ، عوذة ، لمجلسك المـــو نق أردُد عين الردى عمياء!

ويقول في بائية له إنه يخاف : أن يقول الوشاة بسي إن شومي

جر هذا الشخوص والإفك حوب

ولا للإرادة دخل في الحركات . ثم يأتي طور آخر تقوى فيه المراكز العليا على الأيام ،فيعني الطفل بما يأخذه حسه ويكوّن من ذلك فكرة إلى حد ما، وتصدر عنه حركات يبغي بها غاية . وهذا الدور هو مولد الإرادة ، وبه يرتبط الشعور بالذاتية والتنبه إلى أنه فرد . غير أنه حتى في هذا الدور تظل واعيتهُ غاصةً على الأكثر بحالات نفسه، ويبقى هو أكثر اشتغالاً بما يجرى في جوفه منه بالعالم الخارجي . فهو مثال بارز للأنانية إذ كان لا يكترث إلا لما له اتصال مباشر بنفسه وحوائجه وميوله. ثم يترقى فينضج رأيه في علاقته بغيره وبالطبيعة ، ويتزن إحساسه بذلك ، وتتضاءل عنايته بما يجرى في كيانه العضوى ، إلا إذا ألحت عليه ضرورة ، ويعظم التفاته إلى ما يتناوله حسه ، فتتراجع ذاتيته إلى ما وراء ما عداها ، وتملأ صورة العالم الخارجي أكثر جوانب الواعية . ويصبح الطفل رجلاً من الأوساط العاديين الذين هم السواد الأعظم من الناس الذين تتمثل فيهم أسمى درجات الذاتية باشتمالها على ما عداها ، أي بإدراك العالم وبقهر الأنانية ، أي بالانتقال إلى ما يسمونه «الالترويزم» وهو الاهتمام بالغير بدافع من العطف أو سواه مما يجري مجراه ، لا رضاءً لحاجة جسمية مُلحة ، ولا إشباعًا لعضو من جوع وقتى، كما هو الشأن في الجوع وفي الغريزة التناسلية . ومن الواضح أنه لا سبيل إلى الحياة المدنية العادية بغير ذلك أى بغير الألترويزم . وكيف تكون الحياة الانسانية إذا كان الناس لا يستطيعون أن يحضروا لأنفسهم إحساسات سواهم وأن يمثلوها لخواطرهم أيشعر بالعطف من لا يسعه أن يتصور الام الناس ؟ أيكترث للناس مخلوق لا يقوى على تخيل الأثر الذي يُحدثه ما يعمل أو ما يُغفل أن يعمل ؟ - هذا ولابد للمرء أن يدفع عن نفسه سوءً فعل القوات الطبيعة ، وأن يستخدمها لخيره ولفائدته ، وذلك ما لا سبيل إليه ما لم يعرف هذه القوات معرفتها ، وما لم يستطع أن يتصور فعلها . وهذا كله يستوجب من المرء أن يكون أكثر التفاتًا إلى ما عداه . وذلك مظهر الرجل العادي في الأغلب والأعم . عنايته بما يقع في نفسه من الخارج ، أشدُّ وأعظم استغراقًا له من عنايته

بما يأتى من ناحية نفسه ، وواعيته أغص بصور العالم الخارجى منها بنشاط كيانه وأعضائه ، وليس له من الذاتية أكثر من القدر اللازم للاحتفاظ بفرديته . وليس كذلك الرجل الشاذ الذي يُخلق على غير طراز الأوساط ، والذي يظل طول عمره أشبه بالطفل من حيث علاقة الذاتية بما عداها . ومن هنا تكون المبالغة في تقدير العمل الشخصي والغلو في أهميته . وما من شك مثلاً في أن الأدب من لوازم الحياة الإنسانية ، ولكن تاريخ العالم لا يدور على محوره وحده ، وهب الأمر كذلك فهو على التحقيق ليس رهنا بشعر شاعر واحد معين . ولا ريب في أن كل امرئ يعتز بعمله ويكبره ، ولكن الفرق بين الرجل العادي وبين الشاذ ، هو أن الأول لا يعالى بعمله ولا يعدو به قدره وأن الثاني يجاوز الحد المعقول ، ولا يستطيع أن يتصور أن واحدًا من الناس قد يخالفه في ذلك ولا يرى رأيه فيه ، فإن فعل ، فهو خصم وعدو .

وقد كان ابن الرومي لسوء حظه - أو لحسنه ولحسن حظنا على الأصح - واحلنًا من هؤلاء الشواذ . فنه الشعر . فالشعر عنده أحق ما في الحياة بالعناية والاكبار ، وقائله أولى الناس بأن توفر له أسباب الحياة التي يتطلبها فنه . وهو ( ابن الرومي ) بصفة خاصة أحق مخلوق أو شاعر بذلك . فمن حقه على الناس أن يرزقوه إذا لم يستخدموه :

أأحييتني بالأمس ثـم تميتني ولـو أنني أحييت ميتا – عشقته ألا يعشق المفضال ميتا أعاشه أذو آلــة ؟ فاستخدموني لآلتي

برفضى وإقصائى وحقى أن أدنى ! بحسن الذى آثرتُ فيه من الحسنى وأجناه من معروفه الحلو ما أجنى ؟ بقوتى –أولاً، فارزقونىمع الزمنى!

وهى صرخة مؤلمة ! - ثم يجب بعد ذلك ، أي بعد أن يوفر له رزقه ولو من غير طريق الاكتساب ، أن يمكن من السماع لأن أذنه حساسة

واعية تحن إلى السماع الجميل ، ومن إرضاء حواسه الأخرى أيضًا لأنها قوية مُلحة في طلب الإرضاء :

> أدنِ شخصى إذا شدت لك بستا فاستثارت من اللحــود المغنين يا لاحضارها مع ابرن سريج وتلتها « عجائبٌ » فتغنت فحكت هذه وتلك يمينيك دًا ، ولا تنسني إذا نشر البستان وحكتك الرياض في الحسن والطيب وتغنى القمرئ فيهما أخماه وأبدُّتــك لحظهــــا قضب النر فجمالً لمنظر، وتنساء وَاهْوُ قربي إذا شرعتَ على دجلة وأجاب الملاح في بطنهــــــا الملاح واذكرنسي إذا استثرت سلحابا فتعالت فسوارة تحسد الخضسراء

نُ وغنت غناءهـــا غنــــاء فأضحى أمواته م أحياء معبالًا والغريض والميالاء ؛ مشبهات اسمها صيابا ولاء(١) إذا ما تبارتا إعطاء أصناف وشبه وتسراءي وأجبابت مكساءة مكساء لمشم يحكسي ثنساك ذكساء في ظـــل ليلــــة قمـــراء يحتث بالسفين الحسداء ذات يـــوم عشية أو ضحـــاء إغداق مائها الغيراء . إلخ

حسنُ علمي إذ ذاك بالحسن المو

وارتفاعي عن الجفاة المسويين موجبٌ أن أكون أدنسي جليس

قع مما يروى القلوب الظماء بشدو المجيدة الضوضاء لك ، أعلــو بحقــي الجلســاء

الضوضاء والغناء الجيد ، وقد لا يحب أن يؤلم نفسه بحضور من هو أفطن منه وأدق حسًا . وقد يحتاج أن يتزوج فيخطب لنفسه فتاة ويعين يوم الزفاف فيطالب صديقًا له بأن يعينه على زفافها : يا سمىّ الخليل إيـــــاك أدعو دعسوة يممت سميعًا مجيبا

وليس هذا ، على صحته ، بالسبب الموجب على القاسم أن يجعله أدني

جلساته ! لأن القاسم قد يكون كهؤلاء الجفاة الذين لا يعيزون بين

أُمَةٌ من إماء فضلك أجمعتُ على نقلهــــا إلَّ قريـــــا وما ذنب صاحبه إبراهيم هذا ؟ قال لأني :

ما تزوجتها على غير تأميلك فانظر أجـــائز أن أحيبا ؟

نقول نعم جائز ! وقد كانت له أرض كما قلنا وكان عليه أن يؤدي عنها الخراج ، فكتب إلى وهب بن سليمان يستعفيه من دلك :

غير أن ليس في خراجي وحدي لك في مكثري الرعية دوني

ما بأعلاقم يسوغ الشراب حلب كيف شئت بل أحسلاب

ولكن غيره قد يستعفون مثله فماذا يكون العمل ؟

ومتى رام رائسم كخصوصى بل لقوم وسسائل يستحقو منهم معشر ومنهسم أنساس وأديب له ثناء بما يسدى ولبعض الرجال فضل على يعض ولقد جماء في الروايسة والآ

قلت ما كل دعسوة تستجاب ن ، إذا ما دعوا بها ، أن يجابوا فضلتهم بفضلها الألبساب إليسم وللشساء ثسواب بما نفلتهم الآداب السار أناعلى العقسول نثاب

<sup>(</sup>١) معد وغريض مغيان ، والميلاء وعجالب مغينان معاصرتان ليستان .

كلمة في السخر أولاً ..

ما هو السخر، إذا ذهبنا نعتبره من فنون الأدب ؟ إن هذه الوجهة هي – بالبداهة – كل ما يعنينا . وهو بهذا الاعتبار، العبارة – بما يناسب ذلك من الكلام – عما يثيره المضحك أو غير اللائق، من الشعور بالتسلى أو التقزز، على أن تكون الفكاهة عنصرًا بارزًا والكلام مفرعًا في قالب أدبي :

ولسنا نظن أننا أحطنا في هذا التعريف بكل ما ينبغي أن يُحاط به . أو أقمنا كل المعالم والحدود . ولكنه على هذا كاف في رأينا للدلالة على المراد ، فهو حسبنا إلى مدى بعيد . فالشاعر حين يسخر ، يتناول بُعدَ ما بين الأشياء والطبيعة ، ويركض في حلبة يتقابل عند طرفيها الواقع من ناحية ومُثْلُ الكمال من ناحية أخرى . وقد يفعل ذلك جادًا أو متفكهًا مداعبًا ، أي أنه قد يستوحي إرادته ومشاعره أو يستملي عقله . فإن كانت الأولى فهو هاج منتقم ،وإن كانت الثانية فهو ساخر يركب ما بدا له بالدعابة . وإلى هنا لا يكون هذا أو ذاك أدبًا أو من الأدب في شيء . وعسى من يخونه الصبر فيسأل : وكيف يكون هذا كذلك ؟ أتريد أن تُخرج من الأدب كلُّ ما قاله العرب مثلاً في باب الهجاء والنهكم ؟ ألا يُعد من الشعر ما نظمه في هذه المعاني جريرٌ والفرزدق أو دعبل وبشار وابن الرومي والمتنبي مثلاً ؟ إذا فماذا أبقيت ؟نقول كلا يا سيدي القارئ ! هوَّن على نفسك ! فما نقصد إلى شيء مما قام في وهمك . وما أردنا سوى أن وهكذا . فما ثم داع للاطالة فإنه هو القائل :

حق الأديب لازم لذى الكرم فإن تناسى حقه ، فقد ظلم أما رآه لـم يزل أعنى الخدم بالأدب الشعرى طورًا والحكم مستمليًا من عرب ومن عجم منحرفًا عن كل كسب يُغتنم ؟

كذلك لم يكن بينه وبين الناس ما ينبغى من التعاطف بل حتى ما يجعل الحياة ممكنة . وقد لا يكون هذا ذنبه إلا من ناحية أعصابه المضطربة، وذلك ما لا حيلة له فيه . أما الناس فواضح من شعره أنهم لم يكونوا يقدرون حاجات نفسه، أو يدركون مبلغ إلحاحها عليه، وعذره فيها واضطراره إليها ، فلم يستقم الأمر بينه وبينهم ، ومهما يكن من الأمر فهذا هو الواقع على كل حال . وما أكثر ما ترى في شعره مثل قوله أو قريبًا منه :

بما لى فيه عن ذوى اللؤم مرغب ولكنه منع إليه عبب بشعرى ولاشيء من الشعر معجب عن الشعر معجب عن الشعر تستوفى القديم وتركب

فافهم اللحن فهو كالاعراب لم يكد أن يجود لى بالشراب كفياني لديمه لبس الثياب فهى حسبى لديه من آرابي عازف صادف عن الاطراب شعبة عنده بالا أتعاب ويان وحكمة وصواب توقعت منه إغلاق باب

أنا شاك إليك بعض ثقاتي لى صديق إذا رأى لى طعامًا فإذا ما رآهما لى جميعا فمتى ما رأى الثلاثة عندى في طبع ملائكي لديه أو حمارية فمقدار حظي ليس ينفك شاهدًا لى بفهم ومتى كان فتح باب من الله

حلفت بمن لو شاء سد مفاقری

لما أفتى شعر اليهم مبغض

وأعجب منهم معشر ليس فيهم

أو قوله :

فما ظنك بغير الثقاة ؟ وهذا يدعونا إلى الكلام على هجاء ابن الرومي :

نقول إن الشعر ليس أداة انتقام ولا هو عبث يتلهى به الفارغون من قالته وقرائه .ومن الصعب على المرء أن لا يفسد الصورة الشعرية حين يهجو جادًا مستطيلاً ، وأن لا يفجع الشعر في حرية الحركة ، وهي من أغلى ما فيه ومن ألزم لوازمه . وهو حين يتفكه كثيرًا ما يخطئه روح الشعر وتذاد ألحاظه عن اللانهاية .. فالأمر معضل كا ترى فكيف نشير ؟ تشير يا سيدى القارئ بهذا : بأن تخلع في الحالة الأولى على كلامك خلعة من الجلال ، وبأن تضفى عليه في الحالة الثانية حلة من الجمال .

وأحسبك ستقول :

هذا كلام لــ خبئ معناه ليست لنا عقول فقول أى نعم والله يا صاحبى ا ولكن المسألة أبسط مما تظن فلا ترع ا وما عليك إلا أن تنفى عن ذاكرتك - إذا استطعت - ما فيها من ا ضوضاء اللحجاء القارص والطعن المقذع ، وما كونته على أثر هذه الجلبة من الرأى الذى لعله عن لك بسوء الاتفاق . ثم هلم نتفاهم : وما أيسر ذلك إذا أخليت رأسك من هذه الضوضاء ، وتفضلت فتناولت رأيك ووضعته إلى أخليت رأسك من هذه الضوضاء ، وتفضلت فتناولت رأيك ووضعته إلى جانبك لحظة . وفي وسعك أن ترده إلى مكانه من دماغك إذا لم يعجبك كلامنا ا

نحن متفقان - فيما أظن - على أن السخر على العموم مبعثه مقابلة الواقع باعتبار ما فيه من النقص ، يصورة الكمال باعتبارها أسمى الحالات التى ينبغى أن يكون عليها الواقع . كثيرًا ما تكون صورة هذا الكمال غامضة ملتائة ، بل لعلها لا تعدو هذا الغموض أبدًا ، ولا تخلص من ظلامه قط إلى نور الوضوح والبيان . وعلى أنه يكفى الاحساس العام بها ؛ ولما كان المرء قلما يتهيأ له - أو لا يتهيأ له قط - أن يتمثل صور الكمال واضحة مشرقة ، فأكثر ما يسعه هو أن يلفتنا إليها ويوقظ في نفوسنا مثل إحساسه مشرقة ، فأكثر ما يسعه هو أن يلفتنا إليها ويوقظ في نفوسنا مثل إحساسه

العام بها ، وهذا هو ما يتبغى أن يجعله وكده : أى أن ينبه فينا هذا الاحساس الذى لا يستطيع أن يصوره لنا على وجه الدقة ، وإلى هنا نرى أن كلامنا أوضح من أن نحتاج معه إلى إفاضة فلنخط خطوة أخرى لها أيضًا ما بعدها .

ينفر المرء من شيء واقع أو يتفزز أو يشمئز منه أو ما شئت غير ذلك من هذه المترادفات التي لا أحسن أن أرصها رصاً . فتثور عليه نفسه ولكن لماذا ؟ ألأن الشيء في ذاته ، ومن حيث هو ، من شأنه أن يبعث في النفس الإحساس بالتقزز ويثيرها عليه ! لا نحسب أحدًا سيدهب إلى ذلك . وشبيه بهذا أن يقول قائل إن كلمة معينة من الكلمات رديئة ، وإن حروفها التي تتألف منها ثقيلة بغيضة ، وإنها كيفما كانت ، وفي أي كلام وردت ، لا تكون إلا قبيحة كريهة الورود على الأذن ، وهو ما لا نظر وردت ، لا يكون إلا قبيحة كريهة الورود على الأذن ، وهو ما لا نظر ولا يكون غرضًا لذم أو حمد ، وإنما يكون هذا أو ذاك حين تقيسه إلى ولا يكون غرضًا لذم أو حمد ، وإنما يكون هذا أو ذاك حين تقيسه إلى

وهنا محل التنبيه إلى خطأ كثيرًا ما يؤدى إلى الخلط . ذلك أن المرء قدء تلجّ به حاجة من حاجات جسمه أو نفسه . ويلقى شيئًا مما هو كائن ، عقبة في سبيل إرضائها فيسخط ، ولكن لا على العراقيل التي تأخذ على رغبته مذهبها ، بل على الجماعة ، وربما تجاوزها إلى الجنس الإنساني كله ، وإلى الحياة على الاطلاق ، لما يتعلق به وهمه من أن مصادر هذا الاحساس عامة ، ولما يعزوه إليه من البواعث الأدبية السامية . وهذا هو دأب الضعاف والمتخلفين . على أن غيرهم قد لا يسلمون من هذا الخلط ، لأن القدرة على تحريك النفوس تخدعهم وتغرهم ، ومهما يكن من الأمر بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن هناك فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبترك القلب تستغرقه بأن ها بالمناكر باهاجة العواطف وبالله فرقاً بين أن يؤثر الشاعر باهاجة العواطف وبالله فرقاً العرب المناكر باهاجة العواطف وبالها بالمناكر باهاجة العواطف وبالله فرقاً بالمناكر باهاجة العواطف وبالها بالهاجة العواطف بالمناكر بالهاجة العواطف بالمناكر بالمناكر باهاجة العوالم بالمناكر بالمن

الاحساسات المؤلمة ، وبين أن يثير في النفس الاحساس بالاستقلال الأدبي إحساسًا يبقى العقلُ حرًا في اللجاجة فيه على الرغم من الاهتياج . ولا عبرة بسمو الموضوع أو ضعته ، بضخامته أو ضؤولته ، وإنما العبرة بالقاعدة التي يضع الشاعر عليها الأمر الواقع ، وبقدرته على تهيئة النفوس لقبول ما يُلقى إليها وينفث فيها ، وبالمنزلة التي يشرف منها على غرضه . وما دامت هذه سامية رفيعة فلا اعتداد بعد ذلك بالموضوع . وبعبارة أخرى يكفى أن يكون لنظرة الشاعر حظ كبير من الجلال والسمو . ومن العسير التمثيل أن يكون لنظرة الشاعر حظ كبير من الجلال والسمو . ومن العسير التمثيل الذلك من الشعر العربي ، ولكنا مع ذلك نحيل القارئ على جيمية ابن الرومي التي قالها لما قتل يحيى بن عمر بن حسين بن يزيد بن على ،

أمامك فانظر: أى نهجيك تنهج طريقان شتى ، مستقيم وأعوج وفيها يصف طغيان العباسيين وضلالهم فى الفتك بالعلويين واستهتاكهم وضعفهم إلى حد استباح لنفسه معه أن يقول « لرجالهم » فلا تجلسوا وسط المجالس « حُسرا »

ولا تركبوا إلا ركائب « تحدج »!

فإنه في هذه القصيدة يُشرف على ضعة من مرقب عال يرفع إليه القارئ بقوة روحه وسمو نظرته ، وهو يشعرك بمطلع القصيدة أن قتل أمى الحسين هذا قد أثار مسألة تقتضى الفصل ، ويرسم لك طريقي الضلال والواجب ، ويهبج إحساسك الأدبى بالتمرد على الانتكاس الخلقي الذي أنطقه بهذه القصيدة . ولولا أن المقام يضيق عن ذلك لأوردنا القصيدة كلها على طولها ولتناولناها بيتًا بيتًا .

وغير منكور أن الموضوع الجدى يسمو بنفسه ويساعد الشاعر الذي يتناوله . وليس الحال كذلك حين يعالج الشاعر الفكاهة . وأنت حين تجدأ

قد لا يشق عليك أن تحلّق ، ولكنك حين تجنح إلى الفكاهة لا يعود من السهل أن تحافظ على الاستواء الواجب ، وأن تتقى الهبوط ، وتجنب الاهاجة ، وتكبح عواطفك ، وترخى العنان لعقلك وأن تشبع الجمال في موضوعك لتسد نقصه وتملأ فراغه وتعوض تفهه ، ومن هنا قالوا إن غاية الفكاهة هي أقصى ما هو مقدور للإنسان . يعنون بذلك التحرر من تأثير العواطف العنيفة ، والقدرة على التأمل في سكون واطمئنان ، والنظر إلى ما يقع ، لا إلى القدر أو الحظ أو الاتفاق ، ومنحَ الحماقات والسخافات والمتناقضات ابتسامةً رضية لا عبرة متحدرة ، وكبحَ جماح الغضب عند شهود لؤم الإنسان ومعاناته . ولعل خير من يذكر على سبيل التمثيل في هذا الباب هو « هينه » الألماني . أُنقول الألماني ؟ كلا والله ! فما تستأثر بهينه أمةٌ ولا زمان ولا مكان ! ولقد طلق ألمانيا ولم يصر فرنسيًا ، ونبذ البهودية ولكنه لم يصبح مسيحياً ، وزعمه « تيك » في قصة رمزية شيطاناً نزمًا متقلبًا مسيمًا ! ولكن أغانيه أحلى وأعذب ، واستيلاءه على بنابيع الضحك والبكاء أعظم مما شاء « تيك » أن يعترف .

ولا ينبغى للقارئ أن يتوهم مما أسلفنا الكلام عليه أن العبث جائز في الشعر لأن الشاعر يتناول المضحكات أحيانًا ويمزح ويسخر ويركب الأشياء والناس بالهزل ، فإن هزله أبدًا مبطن بالجد ، وهو لا يقصد إلى الهزل في ذاته حين يريك الهزل ويصوره لك ، ولقد كان « لوسيان » و أرستوفانيز » يتعقبان سقراط بالنكات القاسية ولم يكن غرضهما أن برحا فحسب ، بل كانا يريدان أن ينتقما للحقيقة من السفسطة في برأيهما ، وأن يبرزا إلى المكان الأول ما يلقى به الناس وزاء ظهورهم من رأيهما ، وأن يبرزا إلى المكان الأول ما يلقى به الناس وزاء ظهورهم من اللل العليا . ثم ما أجمل وأبهر الصور الهزلية التي رسمها قلم « سرفانتس » في قصة دون كيشوت ! وفولتير ؟ ذلك الذي لم يشهد العالم ساخرًا مثله ؟

من الصعب على الناقد الذى تأخر به الزمن مثلنا أن يُجرى أحكام ما يأخذ به من الآراء في الأدب عامة والشعر خاصة ، على قوم طوتهم الأيام بخيرهم وشرهم ، وتغيرت الدنيا بعدهم ، فلو أنشروا لأنكروها وما عرفوها . لأن الناقد لا يأمن ، إذا هو فعل ذلك ، أن لا يظلم أولتك الأقوام حتى حين يريد إنصافهم وتتبين أقدارهم . ومن أجل ذلك يخيل لنا بعد الذي قلناه عن السخر اننا نوشك أن نظلم ابن الرومي ، وأن نحمله لنا بعد الذي قلناه عن السخر اننا نوشك أن نظلم ابن الرومي ، وأن نحمله جريرة أحوال لم تكن مما جني ، وظروف لا يد له فيها ولا حكم عليها . أو على الأقل هذا ما نرجح أن سيعتقده عامة القراء من عارفي هذا الشاعر أو السامعين به . ولكنا مع ذلك سننصفه من حيث يبدو أننا خفنا عليه وغمطناه .

لم يكن الشعر على عهد ابن الرومى فناً يُزاول لذاته ، أى للترفيه عن النفس وإدخال السرور عليها من طريق الجمال . ومعلوم أن الباعث الأول على الشعر هو حدة إحساس المرء ودقة شعوره ، وذلك لأن كل مؤثر قوى بير فى المرء حركات تتعلق بها المدارك فى صورة عاطفة أو انفعال نفسى غور ذلك ، فإذا كان المرء من أوساط الناس العاديين كان ذلك حسبه للزجمة عن عواطفه وانفعالاته . وصار قصاراه أن يبكى إذا حزن ، وأن للزجمة عن عواطفه وانفعالاته . وصار قصاراه أن يبكى إذا حزن ، وأن بضحك إذا فرح ، وأن يثور ويتوعد إذا غضب ، حتى تفنى العاطفة نفسها لهم يثوب إلى نفسه . ولكن دقيق الشعور لا يكفيه هذا المتنفس لأنه أحس من غيره بما تطلع عليه نفسه من الظواهر ، وأعمق مع دقة الحس شعوراً . وليس يخفى أن دقة الاحساس وعمق الشعور يطيلان أجل العاطفة ، ويفسحان في مدتها ويقائها ، فإذا استولت عليه ويعلم عليه وتضطرم حتى تقر وتنتظم ، ثم تتحول فكرة قاهرة عاطفة لم تزل تبجيش وتضطرم حتى تقر وتنتظم ، ثم تتحول فكرة قاهرة

ذلك الذي كان سخره عاملاً كبيرًا في إحداث انقلاب ضخم لا يزال أثره محسوسًا إلى هذه الساعة ! من الذي يفوق هذا الأستاذ ويبذه ؟ من الذي يشبهه في أسلوبه ؟ إن الحكم على فولتير حكمًا فنيًا بحتًا يستدعي قبل كل شيء تجريده - إذا أمكن ذلك - من صفته القومية الحادة ، إذ بغير ذلك لا يستقيم الحكم عليه ولا يتأتى إنصافه وإنصاف الأدب معه ، وما مر شك في أن صدق سريرته وبساطة طبيعته تلمحان هنا وههنا في خارجياته ، وتحركان في نفس القارئ العواطف الشعرية حين يتوخى البساطة في تمثيل الطبيعة وتصويرها ، كما فعل في « الأنجيني » أو حين يبغيها ليقتص لما كا فعل في « الكانديد » وغيرها . وهو فيما عدا ذلك يسلينا ويسرنا بملحه الطريفة ولكن ... نعم ولكن .. لا يصل إلى قلوبنا . وهذا قول قد يسخط الكثيرين من المعجبين به مثلنا ، والمغالين بقدره غيرنا . غير أنه قد يُسمح لنا أن تتهجم قليلاً ! ومن الذي لا يتهجم ؟ من الذي يلزم حده أبدًا فلا يتقدم عنه ولا يتأخر ؟ أين في الناس من لا يتطاول به الغرور ؟ وإن لنا لحظًا من الغرور قسمه الله لنا فلنقتحم إذًا !! ولنقل إنا لا نلمح المقدارُ الكافي من الجد وراء تهكمه في كثير من المواطن . ولن يفوتك أبدًا أن تلتقي بذكاته وبراعته وحذقه ، ولكنه يعييك أن تهتدي إلى إحساسه ، وأن تطُّلع على شعوره وعواطفه ، وأن تلمس قلبه . وهو دائم الحركة ، لا يفتر ولا يكل ، غير أنه ليس هناك شيء ثابتٌ وراء هذه الحركة المتواصلة ، أو نجم قطبي يصمد إليه ويتجه نحوه ، وقد أسبغ على كتاباته مثات من الكسى ، وصبها في أشكال لا يأخلها حصر ، ولم يوفق إلى شكل واحد يضع عليه طلبع قلبه ويسمه بميسم نفسه . فهو غنى الذكاء فقير القلب ، خصب المادة سخى المظهر ، ولكنه كان يمشى في هذه الدنيا ، ويخرج فيها من درب إلى درب ، ويعرج يمينًا وشمالًا ، وينثر براعاته في كل مكان ، ويسح بملحه وطرائفه سحًّا ، وفي جوفه صحراء لا تؤنس وحشتها واحة واحلة ! تظل تجاذبه وتدافعه حتى ينفس عنها عمل يناسبها – هذا هو الفن لذاته فحسب . ولو أنك أردت أن تجد لهذا ضريبًا في عصرنا يقرب إليك المسألة ويصورها - على قدر الامكان - لكان بك أن تبغيه بين جدران المدارس . ولقد قدمنا لك في مقال سابق أن خصائص الآباء تظهر في الطفل ، وإنه يعيد في شخصه تاريخ التطور النوعي كله . فاذهب إلى المدرسة إذن فماذا تجد ؟ تجد هناك في ذلك الركن من « الفصل » -كما يسمون مكان الاجتماع لتلقى الدروس – تلميذًا مكبًا على غلاف الكتاب ، وفي يده قلمٌ يرسم به خطوطًا قليلة ساذجة يطالعك منها شيء كالوجه . وأظهر ما فيها شاربان ضخمان طويلان مفتولان لا نسبة بينهما وبين بقية الصورة ، إذا جاز أن تسمى هذا التخطيط صورة . فماذا تظه يعني ؟ ما هو الغرض الذي صار أمثل في خاطره وأحضر في ذهنه حتى فعل ذلك ؟ لا ندري ! ولعله هو أيضًا لا يدري على وجه الدقة . غير أن الأرجح في الرأى والأقرب إلى الاحتمال أن يكون قد قصد أن يرمز إلى الرجولة التي يتطلع إليها ويحلم بها ، فزاد في الشاريين وبالغ فيهما على نسبة عكسية لتجرده منهما ، إذ هو لا يزال أمردَ لم يطرّ له شارب ولا نبت في عداريه شعر . والشوارب أدل على الفتوة ، وأدنى إلى معانى القوة من اللحية . وتلميذنا إنما يريد أن يرمز إلى سن القوة والفحولة التي تأنس إلى الشوارب ولا تُطيق اللحي التي لا يطمئن إليها المرءُ إلا مع فتور الحيوية .

وثم في مكان آخر من « الفصل » تلميذ ثان يحفر على غطاء « درجه » يدًا ممسكة عصا ضخمة ، فماذا ترى جرى بباله حين حفر خطوط هذه وتلك بمبراته ؟ لعل معلمه أذاقه طعم العصا فخامره الاحساس بها ، ولم تزل تدور في نفسه رهبة هذا السلطان الذي يدل عليه وفع العصا ، فأجرى مبراته على الخشب بهذه الخطوط التي تمثل له المظهر المؤلم البارز لهذا مبراته على الخشب بهذه الخطوط التي تمثل له المظهر المؤلم البارز لهذا السلطان ، وهناك في مكان ثالث صبي آخر يدنو منه المعلم فتتحرك يده السلطان ، وهناك في مكان ثالث صبي آخر يدنو منه المعلم فينتزعها منه فإذا

فيها صورة أنف كبير كخرطوم الفيل؟ فماذا يا ترى في هذا أيضًا؟ ماذا بريد فتانا بهذا الأنف الذي كأنما عناه ابن الرومي بقوله :

حملت أنفاً يراه الناس كلهم من رأس ميل عبانا - لا بعقياس ! لوشفت كسباً به، صادفت مكتسباً أو انتصارًا مضى كالسيف والفاس!

لعل هذا الأنف رمزٌ لمعلم يتضاحك به التلاميذ ، ولا يقوى هو على حكمهم لضعف فيه أو قلة حزم أو لأن شكل أنفه على وجهه أغرى للتلاميذ ، بالضحك من أن تجدى معهم شدة أو حيلة ! وثم ، في مكان آخر من « الفصل » أيضًا ، تلميذٌ ناهز الثالثة أو الرابعة عشرة يتناول المدرس كشكوله - كراسة الأعمال اليومية - فإذا هو قد ملأه بما يشبه أن يكون صورَ أجسام عارية : في صفحة صورة فتاة أظهر ما فيها شعرها المنسدل على كتفين يبرز من تحتهما ثديان ناهدان ، وفي صفحة أحرى رسم أبرز ما فيه ضخامة الردفين وانسجام الساقين تحتهما ، وفي صفحة ثالثة من كشكول تلميذنا رسم قدمين صغيرتين في حذاءين جميلين . وهكذا .. فإلى أي شيء يرمز هذا الصبيي الجريء ؟ ماذا يعني بهذه الرسوم وبالاشتغال بها عن الدروس؟ لعله هو نفسه لا يفهم السر ولا يستطيع أن يشرح لك الدافع . ولكن المدرس ، إذا كان لبيبًا قطنًا ، يدرك أن هذا التلميذ أكبر من زملائه قليلاً ، وأنه لا يبعد أن يكون قد بدأ يبلغ مبالغ الرجال ، وأنه يعبر بما يخطط عن إحساسه الجنسي الغامض الذي أخذ يدب في جسمه ويتمشى في نفسه ويلفته كرهـًا إلى الموأة ومواضع الملاحة فيها وبواعث الافتتان بها ودواعي الرغية فيها ..

فلماذا يفعل التلاميذ ذلك ؟ نظن أنه لا خلاف في أنهم إنما يرمزون بما يخطون - إذ كان لا يسعنا أن نقول بما « يصورون » - لكل ما له في نفوسهم وقع وأثر . ولا يفعلون ذلك طلبًا للثناء ، أو التماسًا لحسن

الأحدوثة وخلود الذكر ، لأن دأبهم أن يخفوا هذا الذي يصنعونه ، ولا يدعون عينًا أجنبية تطلع عليه . وكل ما في الأمر أنهم دلوا بما خططوا على ما له تأثير في نفوسهم أو ما يشغل خواطرهم . فكانوا بذلك مثالاً مصغرًا لمزاولة الفن لذاته .

وهناك طور آخر يتلو هذا ويكون الشاعر فيه قوامَ النظام الاجتماعي ، ونصير الدين أو الملك أو الرئيس أو الوطن أو لسان العصبية . وهو طور خلا به في الواقع عصرُ القبائل عند العرب ، أيام كان الشاعر عضد القبيلة ونصيرها وفارسها وحاجبها وجلادها والداعي إلى خوفها وخشية بأسها ، والمشيدَ بذكرها والمدونُ لمفاخرها وأيامها ، أو بعبارة أخرى أيام كان العرب « لا يهنئون إلا بمولود يولد وفرس تنتج وشاعر ينبغ » : بالمولود ليشب منه فارسٌ يذود عن القبيلة ، ويحمى حقيقتها ، ويدفع عن بيضتها ، وبنتاج الفرس ليركب في الحرب، وبالشاعر ليذيع محامد القبيلة، ويهجو عداتها، ويدون تاريخها ويسجل أيامها . ولم يكن الأمر كذلك على عهد ابن الرومي . نعم كان الشاعر لا يجد سوقًا تنفق فيها بضاعته إلا بين الملوك الحكام والأمراء والأشراف والموسرين، إذ كان هؤلاء وحدهم القادرين على تنويله وصلته ، والإحسان إليه جزاء إحسانه إليهم وإلى فنه . وما كان هؤلاء ليلقوا بأموالهم من النوافذ ، فإذا وصلوه وأجدوا عليه فإنما يفعلون ذلك ليخلدهم في شعره ، ولينتقم لهم من خصومهم ومنافسيهم وحسادهم . ولكن حالات الاجتماع كانت قد تغيرت قليلاً ، وتبدلت مراتبُ الناس وعلاقاتهم ومساعيهم غير ما كانت . والشعر كغيره ظاهرة اجتماعية ، فكيف ينجو من هذا التطور الذي طرأ على ظروف الاجتماع ؟ كان قضاةُ الكلام وفياصله ، الشيوخ والرؤساء أو الملوك والوزراء والأمراء ، فظل هؤلاء ، ولكن ظهر إلى جانبهم العلماء والأدباء والرواة والنقاد ، وبدأ

الجمهور يبرز بعد الحفاء ، ولم يكن ينقص الشعر إلا أن تظهر المطابع ووسائل النشر التي جدت بعد ذلك ، وفي غير ذلك الزمن ، وفي أم أخرى ، ليستقل هذا الفن عن الملوك والأمراء والرؤساء ، وتدول دولة تحكمهم في الشعر وأغراضه ومناحيه ، وليتحرر الشعراء ويخلو لهم الجو ، ولتصبح الصلة بينهم وبين الجمهور مباشرة لا يعترضها شيء كا هي الآن مثلاً . وهو ما لم يشأه الله للشعر القديم .

إذن فقد كان ابن الرومي في طور انتقال؟ نعم . وبذلك يشهد شعره . وليس في عزمنا أن ننقل هنا كل ما يدل على ذلك وسنجتزئ بأمثلة قليلة . منها قصيدته الرائعة لما اقتحم الزنجُ البصرة وأعملوا في أهلها السيف، وفي مساكنها ومساجدها النارَ ، فقال ميميته الفريدة في لغة العرب ، واستنفر فيها « الناس » - الناس أي الجمهور لا الخليفة ولا وزراءه ولا الأمراء . وجعل يستفو تعنوتهم فيها بوصف البصرة وعزها وفرضتها ( ميناثها ) ثم بالأهوال التي حلت بها من غارة الزنوج ، والفظائع التي اجترحوها ، والحرمات التي استباحوها ، ثم بتصوير الخراب الذي حل بها ، والهوان الذي أصابها ؛ ثم بتصوير الموقف في الآخرة حين يلتقي الضحايا والقاعدون عن تجدتهم « عند حاكم الحكام » وتأنيبه سبحانه لهم على خذلانهم إخوانهم ؛ ثم باهابته « بالناس » أيضًا أن يمثلوا لأنفسهم النبي ﷺ ولومه أمته ؛ ثم استنفارهم بعد كل هذه المثيرات والحوافر إلى إدراك الثأر وإنقاذ السبى . وهي قصيلة في الطبقة الأولى من الشعر ، لو غيرت ما فيها من الأسماء والمحليات لخيـّل إليك أنها مما قال بيرون في سبيل استقلال اليونان أو توماس هاردى في إيان الحرب العظمي . وإنه ليؤسفنا أنها أطول من أن تنقل ، وأنها لا تحتمل الاختيار ولا تقبل الاختصار . فليرجع إليها القراء فمي الديوان ليروا كيف عدل بالخطاب عن سياقه المألوف فى ذلك العصر ، ولم يعبأ لا بالملوك ولا الأمراء ، ولم يفرض أنهم هم وحدهم المطالبون بالدفاع والنجدة ، بل اتجه إلى جمهور الناس بصفته فردًا يقدر ما عليه وما على الأفراد مثله من واجب قومي ديني لا يخليه هو أو سواه منه شيء . وإنه لعجيب أن تخلو القصيدة من كل ذكر أو إشارة ، صريحة أو خفية ، للحكام . وليس يسع القارئ إلا أن يذكر بها ما كان يستفر به الكتاب والشعراء والجماهير في أممهم في إيان الحرب العظمي

ومن الأمثلة أيضًا أسلوبه الروائي الذي يطالعك من أكثر قصائده ، وعدم اقتصاره في الوصف على الظواهر المحسوسة ، ومحاولته الافضاء إلى البواطن وتصويرها ، وتتبعه لحالات نفسه ولما يتقلب عليه ويمر به ، حتى غلب ذلك على شعره على الرغم من الأغراض الأخرى التي كان ينظم فيها الشعرَ من مثل المدح والهجاء والعتاب والاستعطاف وغير ذلك .

وليس يخفى علينا أن هذه من خصائصه هو ، ومميزاته التي انفرد بها ، ولكن من الذي يستطيع أن ينكر أن ما تبتكره الشخصيات الممتازة يكون من عوامل التطور التي لا يمكن إغفالها ؟

وبعد ، فإذا كان في أهاجي ابن الرومي كلامٌ لا يعد من الشعر الصحيح بمعناه الإسمى ، فذلك على الأكثر ذنب عصره الذي كان يقبل ذلك ويتسع له ويُغرى به في الواقع ، كما هو الشأن في أفحاشه وعرره التي لا تطاق في عصرنا الحاضر مثلاً ، ونقول على الأكثر ، لأن ابن الرومي كان حاد المزاج سربع الغضب متمرد الطبع . فعصره ، من ناحية ، كان يبيح له أن يفحش وأن يأتي بالشناعات ، ويخرج بالشعر عن سبيله ، ويعدل به عن يفحش وأن يأتي بالشناعات ، ويخرج بالشعر عن سبيله ، ويعدل به عن غايته ، ويتخذه في بعض الأحالين أداة انتقام شخصي فظبع . ولكنه غايته ، ويتخذه في بعض الأحالين أداة انتقام شخصي فظبع . ولكنه طوره . فقد كان الرجل على كثرة أضاحيكه جادًا في حياته وفي النظر طوره . فقد كان الرجل على كثرة أضاحيكه جادًا في حياته وفي النظر

إليها . ولم يكن لهوه وعبثه إلا لفرط إحساسه بمرارة الجد في هذه الحياة ، ويشعرك بذلك قوله ، وهو حسبنا شاهدًا مغنيًا عن كثير أمثاله :

كيف العزاءُ وما في العيش مغتبط متى نعش ، فبيلي الأحياء يدركنا لابد من ميتة للمسرء أو هرم والبيض والجون لانهوى فراقهما وكل لهو لهساه النساس مشغلةً

ولا اغتباط لأقسوام يموتونا وإن نمت ، فبلى الأموات يقفونا يظل منه جليد القوم موهونا ولا نزال نذم البيض والجونساعن ذكر ماهم من الأحداث لاقونا

وهو على كثرة ما في شعره من الفحش ، صحيح الإدراك من حيث الآداب والأخلاق . ومن شاء أن يقدر مبلغ ما رُزق ابن الرومي من صحة الإدراك الأخلاقي فما عليه إلا أن يدع ما يراه في كلامه من التنزي إلى المقايح وأن يبحث عن البواعث التي دفعته ، والأسباب التي أغرته ، فإنه لا يلبث أن يتوسم من معاريض كلامه ، ويستشف من وراء لفظه ، صحة مبادئه وعظم نصيبه من سمو النفس وجلالة الروح .

أما أهاجيه الفكاهية فمن أبدع ما له . وهو في أكثرها مصور كعادته « لا تنقصه إلا الريشة واللوحة . بل لا تنقصه هاتان لأنه استعاض من الريشة بالقلم ، ومن اللوحة بالقرطاس ، فاكتفى بهما وأثبت في النظم البديع ما لا تثبته الألوان والأشكال » كا يقول صديقنا الأستاذ العقاد .

ويخ ابن يوسف! ليت الويخ عاجله فما يدانيم في بلواه أيوب طول وعرض بلا عقل ولا أدب فليس يحسن إلا وهو مصلوب! ولو غيره من الضعاف لعدل عن « المصلوب » إلى ما هو دون ذلك. ومنه وصفه للأحدب ، وقد تقدم ، وقوله في أبي حفص الوراق وكان قصيرًا :

فتراه كأنه فى غيسابد قمعت فيسه طولسه وشبابد بارز الصرح مسا يوارى صوابد لميسدان رأسسه فاستطابه ناً ومسا خلته ظريف الدعابد

فأوسعنا منعًا جزيلاً بلا مط

وإن يدى مخلوقة «خلقة القفل،

وقصير تراه فـوق يفاع لم تدع قفده يد الدهر جني وجلت رأسه - نعما - فأضحى يا أبا حفص الذي فطن الدهر ظرف الدهر في اتخاذك صفعا

وقوله في بخيل :

غدونا إلى ميمون نطلب حاجه وقال : اعذروني إن بخلي جبلة

إلى كثير من وصفه للأقفاء واللحى والعثانين والمواقف المضحكة

إن أسا حفص وعثنونه كلاهما أصبح لى ناصبا قد أغريا بني يهجواني معا وحدى ، وكان الأكثرُ الغالبا أقسمت ما استنجد عثنونه حتى غدا لى خائفًا هائبا إن كان كفؤًا لى في زعمه فليعتزل لحيته جانبا!

وشبيه بهذا الموقف المضحك قوله في متفلسف دعيٌ يتسقرط ويزعم نفسه فارسًا كميًّا :

أطلقُ الجــرذانُ بالليــل وصح : هل من مبارز ؟ ! وقوله في يخيل أو من يزعمه لبن الرومي بخيلاً :

يقتر عسى على نفسه وليس بساق ولا خالد فلو يستطيع لتقتيره تنفس من منخر واحد !!

وليلاحظ القارئ أنه لا يخلط بين مجال المصور ومجال الشاعر ، ولا بحاول أن يجعل قلمه ريشة ، فإن ذلك لا خير فيه ولا ثمرة له ، ولكن يجئ لك بما هو حرى أن يعينك على تصور ما يريد . وآية ذلك أنه حين أراد أن يصف قصر أبي حفص وضعه على يفاع أو مرتفع ليساعدك على تقدير النسبة ، وذكر لك أن « صرح » رأسه مجلو ، وأنه من الصلع بحيث تقدير النسبة ، لأنه لا شعر هناك ، وأن صفع الدهر له قمع طوله ! لا يوارى بيض قملة ، لأنه لا شعر هناك ، وأن صفع الدهر له قمع طوله ! وتأمل كذلك تصويره معنى البخل بقوله إن البد مخلوقة خلقة القفل ! ولعمرى ماذا يسع المصور بريشته في مثل هذا ؟ إن البخل ليس مما ينطق ولعمر ، ورسم اليد مُطبقة لا يدل عليه ولا يفيد الناظر شيئا . فهو به الوجه ، ورسم اليد مُطبقة لا يدل عليه ولا يفيد الناظر شيئا . فهو

(٥) فلسفته

(1)

هل لابن الرومي فلسفة تستخلص من شعره الذي كان يهضب به وبسح ؟ أو إن شئت، وكنت مثلنا لا تقوى أضراسك على مضغ الجلاميد التي يطلقون عليها اسم الفلسفة أجبانًا ، فقل هل له مذهب في هذه لحباة ؟ وكيف كان إدراكه لسننها ، وإحساسه بصروفها ، ومجاوبته لوقعها ، وملابسته لحالاتها ؟ وهل أركض عقله في ميدانها وأطلق خياله في سمائها ؟ وفي الجواب على ذاك ، الحكم على ابن الرومي . فإذا كان لجواب نعم ، وكان الرجل عندك صاحب نظرة خاصة إلى الحياة ، فقد للكنه مع الفحول . وإن كان لا ، وأحج أن لا يكون كذلك ، فقد ملكنه مع الفحول . وإن كان لا ، وأحج أن لا يكون كذلك ، فقد مطت به إلى منزلة الظرفاء الذين يلتمسهم المرء أحيانًا وينضو عند عتبتهم المرء والتفكير ، ويحاضرهم محاضرة المترفة المتلهي ، كما يداعب الشيخ الجد والتفكير ، ويحاضرهم محاضرة المترفة المتلهي ، كما يداعب الشيخ المنب

الوقور فتاه الحدث ، ويمسح له حبينه ، ويلمس كفه صباحة محياه الجديد ونضارة متوسمة القشيب ، ويجرى معه لسانه بالكلام الخفيف ، ويضاغيه ويلاثغه ويمتع سمعه وعينه بسذاجته وبجهله الحلو وغفلته اللذيذة !

ونعتذر إلى ابن الرومي من هذا السؤال – لو أنه يعي اعتذارنا أو يحفل ما نقول فيه ! – وأكبر الظن أنه لو كان حيًا ، ورآنا نسأل ألهُ مذهب أو رأى في الحياة ، لأخبّت إلينا وأوضعت أهاجيه النارية :

من كل سائرة بذلك يرتمى بركابها الأغوار والأنجاد فالحمد لله الذى أماته قبل أن يُحيينا ! فما نظنه كان يشفع لنا عنده أنا نُشيد بذكره وننشر مطويه وننصف عبقريته .

كلاً ! لا مراء في أن ابن الرومي من كبار الفحول ، وأنه كان يحس الحياة بكل جارحة فيه ، بل يقبل على الحياة وينشد الإحساس بها ويعرّى أعصابه لها ، ليتملى من الشعور بها يلابسها بروحه ، وبدير عينه ويقلبها تارة في نفسه وتارة أخرى فيما حوله ، ولا يمل التأمل ، ولا يفتر عر التدبر ، ولا يكف عن المقايسة والمقابلة ، وعن إرسال النظر رائدًا واجالة الفكر حاصدًا . وبماذا خرج ؟ قد لا يرضيك ما انتهى إليه واستقر عليه . ولكن ما قيمة ذلك ؟ إن الشاعر ليس مطالبًا بأن يقدم لك مذهبًا فلسفيًا جامعًا مفصل الحدود واضح المعالم ، ولا بأن يحسر لك ظلال الابهام عن مشكلات الحياة ، ويزيح حجب الظلام عن أسرار الوجود . بل حسبنا منه أن تكون له فكرة عن الحياة بخيرها وشرها ، وسعودها وتحوسها ، وقولينها ومظاهرها ، وأن يفضي إليك بوقعها الذي لا مهرب منه ولا متحول عنه ، والحياة ، بعد ، لها أكثر من وجه واحد ومظهر واحد وليست صفحتها الغامضة السوداء التي يفتحها لك الشاعر بأقل فتنة أو أضأل نصيبًا من الصواب ، من صفحتها الواضحة البيضاء التي ينشرها لك الفلامفة

والعلماء . فإذا كان لا يروقك ما خطه ابن الرومى فى صفحته ، واطلعك منه على جانب من تاريخ الإنسانية ، فإن فى الحياة كثيرًا مما لا يروق ولا يعجب ، وهو مع ذلك من لوازمها . ولقد سبق من ابن الرومى الاعتذار من ذلك بأن سأل « أما ترى كيف رُكب الشجر ؟ » .

رُكب فيه اللحاءُ والخشب اليا بس والشوك بينه الثمر وكان أولى بأن يهذب ما يخلق ربُّ الأرباب لا البشر

وكان ابن الرومى يرى أن الأدب فن يُزاول ويتعهد ويكون المرء له أعنى الخدم » وينقطع له ويتوفر عليه وينحرف بسببه عن كل كسب، ويببت « يعرى فكره تحت الظلم » وأن للأديب من أجل ذلك حقاً على الناس وحرمة واجبة الرعاية ، وقدماً تستحق أن تُثاب ، وأن من تناسى حقه فقد ظلم . فليس الشعر عنده عبثاً ولا لهوا ، بل هو غاية الجد ، وليس مطلبه بالسهل الهين بل هو مغاص في درك اللجة « من دون درها الخطر » .

وفيه ما يأخذ التخير من غا ل ثمين ، وفيه ما يذر وهو فن حى ينشأ ويشب ويهرم ككُل حيُّ آخر : والشعر كالعيش ، فيه مع الشبيبة شيب ولا نُكران أنه قال في آخر حياته :

حتام یا سائس الدنیا تؤخرنی و اننی لنظیر الصدر لا الکفل لکل قسوم رسوم أنت راسمها ولست فیهم بذی رسم ولا طلل لا فی التجار ولا العمال تنصبنی و انسی لقلیل المسل والبدل ولکن ذلك لم یکن لزرایة علی الأدب ، أو اغتماض لقدره بل هی لهفة علی سوء حظه المادی . و کیف تعقل منه الزرایة علی فنه و هو فی القصیدة عینها یقول :

في «دولتي» أنا مغصوب وفي زمني عودي ظمئ بلا ري ولا بلل !

ومن أين جاءته « الدولة » وصار له « زمن » بغير شعره ؟ وحسبك شعوره هذا بأن له دولة وزمنًا ، دليلاً على إكباره فنه . وليس هذا بالخاطر العارض ، فإنه المتسائل في معرض هجاء لأبي اسحاق البيهقي :

أبيهقي يقول الشعر في زمني ؟ أولى لـه ، مــــا لمثلى تنبغ النبغة وما امتهاني به شعرى ، وخلقتُه تهجوه عنى وعن غيرى بكل لغه ؟

ولم يكن يقول كالعرب إن أمتهم أشعر الأمم ، وحكمتها أعظم الحكم ، بل كان يقول :

وصهیب هذا ، ابن سنان ، صحابی أصله رومی وأسلم ، وفی نظرته
هذه انساعٌ وانصافٌ وخلو من عصبیة كانت تكون منه متكلّفة غیر سائغة :
وهو كما أسلفنا رجل متشائم . وعنده أن الطفل إنما يبكی « لما تُؤذن
الدنیا به من صروفها » وإنه لذلك :

إذا أيصر الدنيا استهل ، كأنه بما سوف يلقى من أذاها يُهدد وعلل ذلك بأن للنفس أحوالاً ، تشاهد فيها كلَّ غيب سيُشهد » وكأنه يريد أن يقنعك بأن هذا الرأى هو ثمرة التجربة ، وأنه لا يرمى به جزافًا ، ولا يلقيه على عواهنه ، ومن أجل هذا يمهد له بأنه إنما يذهب إلى ذلك بعد أن شابت رأسه ، وقوست قناته ، ودب الكلال في عظامه ، وتوكأ على العصى . ولا غرابة بعد ذلك أن الدنيا عنده :

دارٌ غريب خيرها وترى الشرورَ بها مُر به أدوت وغاب دواؤها عن كل نفس مستطبه

والمرء منذ يولد إلى أن يوارى في التراب « رهن النوائب » وحسبه من هذ النوائب فقدُ شبابه :

ولو لم يصب إلا بشرخ شبابه لكان قد استوفى جميع المصائب وما دام المرء يموت فليس فى العيش مغتبط ، وكل لهو مشغلة عن ذكر ما يلاقيه المرء من الأحداث . وكيف يطيب العيش للإنسان وهو موقن بأن طيبه سيذهب كالحلم ؟

ومن كان في عيش يراعي زواله فذلك في بؤس وإن كان في نعم وكر الأيام انتقاص من القُوى . حتى الأبناء تخوُّن وتنقص من المرء يُزاد في « الأبد » ويضاف إليه ، وهم عبارة عن قوى تستجدها الحياة بأن تنقضها من الأباء ، والمرء يسر بمولوده وهو لا يدرى أن الزمان يهده بشد مُنه أبنائه .

> ومن العجائب أن أُسر بما يُشد بأن أُهد! ولكن هذا ليس بعجيب إذ لولاه لما طلب الناس الذرية .

والمرء إذا أمل أن يعيش مثل ما عاش « فيا ويحه إن خاب أو أدرك الأمل » لأنه إذا طال عمره اكتهلت همته ولم يعد يجد ابتهاجًا بما كان يتهج به ،أو قدرةً عليه أو بشاشة له :

وحسب من عاش من خلوقته خلوقة تعتريب في أرب وإذا فاتت المرء متعةً فهو غير مغبون في الواقع ، لأن من يدرك شيئًا لا يزال قلقًا خائفًا يترقب افتقاده , أما من فاتته متعة فهو مطمئن وقد أمن أن يُرزأها ;

وكفى عزاءَ لا مرئ عن فاثبت أن لا يخاف عليه صرف زمان ومتى كان الأمر كذلك :

فلا تغيطن المترفين فإنهم على حسب ما يكسوهم الدهر يسلب

وسليم الزمان كمنكوبه، وموفوره كمحروبه، والممنوح مثل الممنوع، والمكسوُّ مثل المسلوب :

ومحبوبه رهن مکروهه ، ومکروهه رهن محبوبه ومأمونه تحت محذوره ، ومرجوه تحت مرهوبه وریب الزمان غذا کائن وغالبه مثل مغلوب

فإذا غصبك الزمانُ حظك فاستر نفسك فإن هذا الستر لا يُغصب . ولا مفر على كل حال من القدر ، فطامن حشاك فإن ما تحب وما تكره واقعان بك لا محالة :

وافعان بت د خانه . وإذا أتاك من الأمور مقدر وهربت منه فنحوه تتوجه والسعادة والشقاوة حظوظ . والحظ يأتي صاحبه وادعًا ، ويُعيى سواه اماً .

إذا كان مجرى كوكب سمت هامة علاها ، وإلا اعتاص ذلك مطلبا والذى يسعى ليدرك حظه « كسار بليل كى يسامت كوكبا » . ولو لم يسر ، وإقاه لاشك طلبه بغير عناء بادئًا ثـم عقبا ولا يحسب أحد أن ابن الرومي راض عن ذلك . وكيف يرضى عنه وهو لا يرى مطلب الدنيا يهون إلا للجهلاء والحمقى ؟

فليس ينفك ذو علم وتجربة من مأكل جشب أو مشرب رنق وذو الجهالة منها في بُلهنيةِ من مسمع حسنٍ أو منظر أنق وهل يعد راضيًا من يقول :

تبارك العدل فيها حين يقسمها بين البرية قسمًا غير متفق ! وقد أنحى في قصائد شتى على الحظوظ ، وعزى نفسه مرة بأن الصخر راجح الوزن راس ، وأن الدر شائل الوزن هاب ، ومرة أخرى بأن الجيف المنتنة هي التي تطفو على اللجة ، أما الدر فيكون تحتها في حجاب ، وطورًا

بأنه لا وجه للعجب والألم من تخطّى الحظ لأصيل الرأى لأن الله خلق الناس بلا وبر وكسا البهائم « أوبارًا وأصوافًا » ! وطورًا بأن هذه الدنيا ليست سوى جيفة ميت :

« وطلابُها مثل الكلاب النواهس » !

وأنه لا محل لتفاضل الناس « بتفاضل الأحوال والأخطار » فإن هذا

وإذا كانت الدنيا كذلك ، وكان الشر فيها غالبًا ، فالحذر واجب والحزم فرض ، ليقل التجنى على المقدور . وعلى المرء إذا ظن شرًا أن يخافه ! فرب شر يقينه مظنونه .

كم ركون جنى عليك حذارا من أطال الركون قل ركونه ولا تبيتن آمنًا من أحد ، فآمن ما يكون المرء إذا لبس الحذر من الخطوب .

ومن أمن النفس أن تخاف ، وأن تستشير الحزم ، والعدو مستفادٌ من الصديق .

فإن السداء أكثر مسا تراه يكون من الطعام أو الشراب ومن الحكمة أن لا يقذع المرء الحاكم في أيامه ، خوفًا لسطوته بل حتى إذا أصابه الزمن بصرفه ، حذرًا من رجعته .

فليعلم الرؤساء أنى راهب للشر، والمرهوب من أسبابه واعلم أن التاس من طينة خسيسة « يصدق في الثلب لها الثالب » لولا علاج الناس أخلاقهم إذن لفاح الحما اللازب وأديم الإنسان من أديم الأرض، فهو مثلها خسيس، والنفس تلؤم رجوعًا إلى طينتها، واللؤم مركوز في الطبع البشرى، مركب في الجبلات: ولابد من أن يلؤم المرء نازعًا إلى الحما المسنون ضربة لازب

حتى النفس الكريمة لا مفر لها من رجعة إلى هذا الحما المسنون « ثم تكرم » , والشر بين الناس عام مشترك ،وهو الأصل ، أما الخير فيهم فغير مئترك . والضعيف في الدنيا موطاً مهين ، والقوى محترم مرهوبة شراته . والخير المسالم أو المقلم الأظفار لا يعباً به أحد أو يحسب له حسابًا .

لا بدع ! إن الحرب مرقوبة والسلم لا يرقب راقب ولهذا كان الحلم ضعفًا ، وكانت رقابُ أهله مقصودة بالهوان ، فلابد من ادراع الجهل فوق الحلم ، وإلا اعتُمد المرء بالإساءة واستخف به الناس واستطاعوا عليه .

من صونك الحلم أن تدرعه الج لهل فظاهر من دون، زرده وأكثر الناس يتسخُون طلبًا للحمد ونفاقًا ، ويتكلفون الندى ولكن الكريم ليس الذى يعطى عطيته عن ثناء أو التماسًا للذكر يل الكريم الذى يعطى عطيته لغير شيء سوى استحسانه النفلا ومن كان هذا شأنه فهو لا يبذل العرف ليصيد به محمدةً ولا يمنُ على من يقلده منته .

والإحسان الذي من هذا الضرب آنسُ للقلوب ، والنفس إذا تذكرت أياديّها الخالصة لوجه الله « أفاقت من معالجة الكروب » . والنعمي قيد ، ولكنها إذا قوبلت بالشكر زال القيد ، وتكافأ المنعم والشاكر ، لأنه إذا كان المنعم قد جاد بماله أو جاهه ، فقد جاد الشاكر من فؤاده .

ولقد كافأ بالنعمى امرؤ كافأ النعمى بإخلاص الوداد ولا ينبغى أن تكون الفضائل باعثها الرغبة أو الرهبة . أأحب قومًا لم يحبوا ربهم إلا لفردوس لديــه ونار ؟

والحلف الكاذب جائز عنده مع الاضطرار وضيق الحال:

وإنسى لذو حلف حساضر إذا ما اضطررت وفي الحال ضيق وهسل من جنساح على مرهق يسدافع بالله مسا لا يطيسق ؟

والحشمة محبوبة بين الصديقين لتحجز بينهما وبين العقوق ، أما التبسط الذي يؤدي إلى بنخس واجبات الحقوق فلا حبذا هذا وأقبح به ا

## (**L**)

قد بلغنا ، ولا حمد ، أعوض مسائل ابن الرومي . ونعني بها نظراته في فلسفة الجمال . وليس وجهُ الاعتياص أن في شعره غموضًا أو التيانًا أو اضطرابًا يدفعك إلى الشك في تأويل نظرته ، أو التردد في حملها على ما يغريك به بعض كلامه . كلا ! فإن ابن الرومي شاعر مشرق الديباجة ، ناصع الأسلوب ، واضح المحجة ، وهو غوّاص لا يستخفه ما يعن له في أول الخاطر ، ومصفٌّ يأبي أن يدع ذرة تتفلت ، ودقيق دوَّار العين يطلب الإحاطة بعجوانب ما يتناول ، وملحاحٌ لا يجتزئ بأن يدفع إليك الفكرة ناضجة تامة ويدعك وشأنك معها ، بل يبرزها لك كلما عرضت مناسبةً ليقسرك على الالتفات إليها والعناية بها ، حتى كأنه لا يطمئن إلى ذكائك وقدرتك على الالتقاط والتفطن . وإنما وجه العسر والمشقة هو كيف نتناول الموضوع ؟ ومن أية ناحية نطرقه ؟ وماذا نأخذ وماذا تذر ؟ ومما يضاعف المشقة أتنا لا نحب أن نظل نكتب عن ابن الرومي إلى آخر العمر ! وأحرٍ بأن لا نفرغ منه إذا أردنا الاستقصاء . إذ كان معنى الاستقصاء أن نضع نحن كتابًا ضخمًا له أولٌ وليس له آخر في فلسفة الجمال ، وأن نعتسف من أجل ابن الرومي وإكرامًا لخاطره ولسواد عينيه - إن صح أنهما كانتا

سوداوین ! - تلك الوعور التی زحم بها الطریق أفلاطون وأرسططالیس وبلوتیناس من القدماء ، و كانت وشلنج وهیجل وشوبنهوار وهربارت ولسنج وجیته وشیللر ومئات غیرهم من الألمان ، وبیربوفییروتین ولیفیك وسواهم من الفرنسین ، وهتشنسون وشفتسبری وریدورسكن وهوم وبیرك والیزون وین وسبنسر من الانجلیز ؛ وأن نحاول أن نقامس فی ذلك الیم الطامی كل هاتیك الحیتان الفظیعة ! لا یا سیدی القارئ عفوك! فإنی كاین الرومی لو ألقیت فی هذا البحره وصخرة ، لوافیت منه القعر أول راسب !» .

سوى الغوص ، والمضعوف غير مغالب

وكا كان أيسر إشفاقه من الماء أن يمر « به في الكوز مر المجانب » كذلك أيسر إشفاقي من مباحث أصحابنا هؤلاء أن لا أقرب الرف الذي فيه كتبهم ! وإذا كتب الله لى أن أفتحها أغمضت عيني ! ولقد كنت في بعض ما سلف من عمري جريئا ، وكنت لا أتهيب كل التهيب أن أفتح واحدًا من هذه الكتب ، ولكني كنت لا أكاد أعبر بضع صفحات حتى أحس كأني مُطل من زحلوقة على هاوية سحيقة ، فتنفرج شفتاي عن صوت كهذا « بورورو ! » فأرفع رأسي فزعًا ، وأمسك بجوانب الكرسي حتى تطعئن نفسي ويذهب عني الروع وأحمد الله على السلامة !

إذن فما العمل ؟ وكيف نتم – على أى وجه – ما بدأناه من الكلام عن ابن الرومى ؟ الحق أقول لك ، أيها القارئ ، إنى لا أدرى ! وقد بدأت أشعر لابن الرومى بغيظ واضطغان لدفعه إياى إلى هذه المآزق المرعبة . ولقد حدثتنى نفسى أن أبتر الكلام مكتفياً بما سبق ، وأن أجعل الختام هجاءً له ! – لكنى ذكرت قوله :

رقادًك ! لا تسهر لى الليل ضلة ولا تتجشم في حوك القصائد أبي وأبوك الشيخ آدم ، تلتقى مناسبنا في ملتقى منه واحد فلاتهجني احسبي من الخزى أنني وإياك ضمتني ولادة وال.

فعضضت شفتی وعدلت! وبدا لی أن أضرب صفحًا عن الشواهد علی قدر الامکان ، لأنها آلاف مبعثرة لا یتسع لنقلها المقام ، وأن أورد ما یدل علیه شعره ، أی أن أقدم للقارئ صورة عامة مجملة عن آراء این الرومی وأن أدع له رسم الخطوط التعصیلیة إذا شاء . ولماذا لا یتعب القارئ قلیلاً ؟ ما الذی یوجب علی الکاتب أن یتکلف کل ضروب العناء حتی لا یجوجه حتی ولا إلی « هضم » الفکرة ؟ ماذا یصنع القارئ برأسه هذا الذی فوق کتفیه ؟ ألیس أجدی علیه أن یحتاج إلی التفکیر بنفسه ولنفسه حتی لا یعتاد الکسل ، وحتی لا یعود رأسه حملاً علی کتفیه ؟ هذا ولنفسه حلی لا یعتاد الکسل ، وحتی لا یعود رأسه حملاً علی کتفیه ؟ هذا فیما علیه إلا أن یقف عند هذا الحد ولا یمضی فی قراءة المقال ! والآن فلسداً :

من أول ما يلفت النظر في شعر ابن الرومي نوع إحساسه بالطبيعة . فهو لا يحسها ولا يتأملها إلا إحساسًا شعريًا ؛ ونعني بذلك أن خياله ينشط ، وأنه حين يتلبر قواتها ومباهجها وحالاتها المتنوعة ، يفيض من حياته عليها ، ويعيرها من إحساسه وخوالجه حتى تعود في نظره حية نابضة مثله ، لها حس وروح وذاكرة ، بل إرادة . نعم إرادة ! وحسبك أن تقرأ له هذا البيت من جيميته التي يرثي بها أبي الحسين العلوى . أن تقرأ له هذا البيت من جيميته التي يرثي بها أبي الحسين العلوى . لمن تستجد الأرض بعدك زينة فتصبح في أثوابها تتبرح ؟ فإنك على أي محمل حملته ، وكيفما أولت صدر البيت ، لا تستطيع فإنك على أي محمل حملته ، وكيفما أولت صدر البيت ، لا تستطيع أن تهرب من الشعور بأن هذه الأرض – التي « تسمى الأرض أحيانًا » – أن تهرب من الشعور بأن هذه الأرض – التي « تسمى الأرض أحيانًا » –

ليست مادةً خالية من الحياة ولا صورة ميتة . على أن الطبيعة عنده مسخرةً للحياة ، فهى دونها وبعضها ، ووسيلة إلى تحقيق غاياتها ، وليست نوعًا من الحياة قائمًا بذاته مستقلاً عن حياة الإنسان . وهذه نظرة واضحة العلة ، لأنه بعد أن يريق عليها من فيض حياته هو ، لا يسعه إلا أن يشتمل عليها أو يجعل الحياة نفسها مشتملةً على الطبيعة معه .

وقد تراه، أحيانًا ، حين يصف منظرًا ، لا يكتفي بأن يعزو إليه الحياة والحس ، بل يكاد بخياله يتسرّب في خلال هذا المنظر ويغيب في أثنائه ، لا من الوجهة المادية بل من حيث الاحساس . ونظن أن هذا الكلام يحتاج إلى مثل يُضرب ويستعين به القارئ على فهم المراد فنقول : هبك تتدبر هبكلاً من الهياكل المصرية القديمة مثلاً فإنك إذا كنت قوى الخيال أو نشيطه ، وأرقت على هذا الهيكل بعض حياتك أمكنك أن تتصور أن هذه العمد ليست حجارة مرفوعة يستوى فوقها سطحٌ ويتزن ، بل هي مثلاً حركةً صاعدة مستمرة ، أو قوى حية تعالج أن تقاوم الضغط الواقع عليها الذي يريد أن يهبط بها . ولست تستطيع أن تتصور ذلك دون أن يخالجك إلى حد كبير نفس الاحساسات التي تفيضها على هذه العمد وما فوقها – وابن الرومي حين يصف الطبيعة يعيرها روحه ، ويضع نفسه موضعها ، ويفضى إليك بإحساسه معزوًا إلى الموصوف . ولكنه مع هذا لا يفقد شعوره بنفسه وبالعالم ، ولا يكون كالمسحور ، بل يظل متفطنًا إلى حقائق الدنيا اليومية ، فكأن شعوره مزدوج : يقبل تصوير خياله للحقيقة ، ويتعلق به ، ويكبحه عن الغلو والاستغراق المفرط الاقرارُ الباطن للحقيقة الملموسة وراء ذلك . وليس يخفي أن الأمر في هذين يتوقف على عنصر النشاط الخيالي الذي يختلف باختلاف الناس، وعلى مقدار الاختلاف في التجارب السابقة ، وعلى طبيعة المزاج وغير ذلك ثما يدفع إنسانًا إلى إيثار المرثيات ،

وَآخِرَ إِلَى التعلق بالأصوات ، وهكذا .. مما يجعل مجال الخيال وعمله فيما يتناوله الحس ، مختلفًا باختلاف الناس .

وواضح من شعر ابن الرومي أن إحساسه بالجمال في الطبيعة وفي الإنسان لم يكن من طريق النظر والسمع وحدهما ، بل كان لحواسه الأنحري ، ولا سيما اللمس والشم ، حظُّ وافر من القدرة على إفادة الاستمناع بالجمال . فكان إذا نظر مثلاً إلى زهرة يكاد « يلمسك » غلائلها من وصفه لها ، ويشمك أربجها ويشعرك كأنه يمسحها بكفه في رفق ، ويدنيها من أنفه في سكر ، وكان حظُّ الشم عنده عظيمًا أيضًا . غير أن أوفر الحظوظ للسمع والعين ومن حقهما ذلك ولا سيما عند ابن الرومي الذي « يكاد » يدور كل إحساس له بالجمال في الطبيعة وفي الإنسان على « الغريزة النوعية » وذلك لأن النظر والسمع ، لكونهما يستطيعان أن يتناولا المرثعيُّ والمسموع عن بُعد ، يسمحان بأن يشترك في المنظور أو المسموع ، خلق كثير - وذلك أيضًا ما تستطيعه حاسة الشم إلى حد كبير . ومن هنا كانت حاستًا النظر والسمع ، ثم حاسة الشم ، حواسًا اجتماعية ، أي أن بها - ولا سيما بالأوليين - يتمكن أكثر من فرد واحد من الاشتراك في التأثر بالجمال ، ولذلك كانتا هما الحاستين الفنيتين ، لأنهما وسيلة مشتركة للإحساس بالجمال ، ولمضاعفة هذا الإحساس وتقويته بتأثير التعاطف . وإذا شفت دليلاً محسوسًا على ذلك من عصرنا الحاضر فالتمسه في نجاح المسارح التمثيلية ودور الغناء والرقص والصور المتحركة وما إليها ، أضف إلى ذلك أن الاحساس من طريقهما أصفى وأسمى ، إذ كانا أبعد أخواتهما عن وظائف الحياة الضرورية وحاجاتها الملحَّة ومطالبها المقلقة . وهما يحضران إليك الأشياء المادية في أقل حالاتها إزعاجًا . لأن الأشكال والألوان والأصوات ، إذا قيست بما يلمس ويتصل

من طريق اللمس بأجسامنا ، أشبه بصورٍ للأشباء المادية أو رموزٍ بعيدة لها ، ومن أجل ذلك كانت هاتان الحاستان أصلحَ من غيرهما لأن يكونا أداةً إلى الاستمتاع الفني بالجمال.

وقد كان ابن الرومي كما أسلفنا يرى الطبيعة مسخرة للحياة ومعواناً على حياة الفرد وحياة النوع أيضًا . فهو القائل :

أفادت «بها أنس الحياة» فتؤنس كواكب يذكو نورها حين تشمس

إذا شئت حيتني رياحين جنة وإن شئت ألهاني سماعٌ بمثله تلاعبها أيدى الرياح إذا جرت إذا ما أعارتها الصبا حركاتها توامض فيها كلما تسمع الضحي

والقائل في وصف روضة :

ورياض تخايلُ الأرض فيها خيلاء الفتاة في الأبراد وتأمل إلى جانب هذا البيث قوله في نسوة .

ومِسن في حلل الأفواف عاطرة فخلتهن لبسن السروض أفوافا فالروضة كأنها الفتاة تميس في برد مفوّف ، والفتاة كأنها الروضة في وشبها المطرف ؛ وكما أن المرأة تتجمل وتتزين وتتعطر وتتدهن لتملك قلب الرجل وتستولى على هواه حين تبرز له ، كذلك الطبيعة في الربيع :

أصبحت الدنيا تروق من نظر بمنظر فيسه جالاة للبصر أثنت على الله بآلاء المطر فالأرض في روض كأفواف الحبر نيرة النسوار زهسراء الزهسر تبرجت بعسد حيساء وخفر تبرج الأنثى تصدت للذكر

على سوقها في كل حين تنفس حمام تغنى في غصون توسوس فتسمو وتحنو تمسارة فتنكس

تتجمل الحسناءُ كل تجمل نسيت هناك حيائهما ودلالهما

ولا أُصدق ، وإن كان فيها فحش كثير ، ومنها :

حتى إذا مــا أبرز المفتـــاح شبقًا، وعند الماح ينسى الداح!

والمرأة إنما تتجمل وتتحلى للرجل ، لا حبًا في الزينة ولا طلبًا للتجمل

من حيث هو وباعتباره غرضًا في ذاته . وإنما تفعل هذا لأنه بعض سلاحها

الذي تفنص به الرجل لتؤدي وظيفتها التي خلقت لها ، وهي المحافظة على

النوع . وكذلك الحياء ، عنده ، سلاحٌ جنسى ، لا تتكلفه المرأة

ولا تتصنعه ، ولكنه من الصفات التي تضيف إلى جمالها وتجعله أفتن للب

وأسحر للقلب . والمرأة حين تفوز بإرضاء عاطفتها الجنسية لا تعبأ بالتجمّل

ولا تحرص على زينتها أو حيائها أو دلالها ، أو غير ذلك من أدوات قنصها ،

إذ لم يبق لها من محل أو عمل . وله في ذلك أبيات ليس أعمق منها

وليس الجمال عنده شكلاً فحسب، بل هو أيضًا « تعبير » وهو فوق هذا يأبي أن يكون له حدودٌ ينحصر فيها ويقتصر عليها ويسهل تعديدها ، ثم هو ، إلى هذا ، صفة يتعذر التفريق الدقيق بينها ويين ما هو إليها من الصفات . وما عليك إلا أن تقرأ له داليته في وحيد المغنية ، وكان مشغوفًا بها . وفيها يقول :

وغرير بحسنها قال صفها يسهل القول انها أحسن الأشياء تتغنى كأنها لا تغنى لا تراها هناك تجحظ عين من هدوء وليس فيـــه انقطاع ،

قلت أمران : يينٌ ، وشديد طرًا ، ويصعب التحمديد من سكون الأوصال، وهي تجيد لك منها، ولا يدر وريد وسجؤ ومسا بهسمه تبليـد

وفي صوتها يقول ا

مد في شأو صوتها نفسٌ كا وارقً الدلال والغنج منسه فتراه يموت طورًا ويحيا فيه «وشيّ» وفيه «حلي» من النغم

ثم يقول مستغربًا مجيبًا :

ليت شعرى إذا أدام إليها أهي شيء لا تسأم العين منه ؟ بل هي «العيش» لايزال متى استُعر منظر ، مسمع ، معان من اللهو

أم لها كل ساعة تجديد ؟ ض يملى غرائبًا ويفيد عتاد لما يحب عتيل

ف ، كأنفاس عاشقيها ، مديد

وبراه الشجى فكاد يبيد

مستلذ بسيطم والنشيد

مصوغ « يختال » فيــه القصيد

وبهذا البيت الأحير يفطن إلى ما فطن إليه شيللر الشاعر الألماني ، وتابعه عليه سينسر الإنجليزي ، من العلاقة بين الاحساس الفني بالجمال وبين اللهو الذي هو نتيجة الفائض من النشاط العضوى .

وقلِّ من بين شعراء العرب أو غيرهم من يقارب ابن الرومي في دقة احساسه بالحمال في جميع مظاهره وأشكاله ، ولقد فقد شبابه ويكاه في عدة قصائد ، فكان أكثر ما بكي منه أن فقد به القدرة على التمتع بالجمال . افرأ له قصيدته التي مطلعها : البت يالا البعيد عن

على ما مضى أم حسرة تتجدد أبين ضلوعسى جمرة تتوقد

وتأمل قوله فيها : وفقلا الشباب الموت يوجد طعمه

صرائحا، وطعم الموت بالموت يفقد

فماذا تراه في ظنك يبكي بهذا البيت ؟ الموت في الحياة ؟ وماذا يكون هذا إلا ما ذكرنا ؟ ثم قوله بعده :

سلبت سواد العارضين ، وقبله وبدلت من ذاك البياض وحسنه لشتان ما بين البياضين : معجب وكنت جلاءً للعيــون من القذي هىالأعين النجل التيكنتتشتكي فما لك تأسى الآن لما رأيتها

إلى أن يقول في انصراف نبل الغانيات عنه :

إذا عدلت عنا وجدنا عدولها

ثم صرخته :

أأيام لهـــوى هل مواضيك عوّد

بياضهما المحمود إذ أنا أمرد بياضًا دميمًا لا يزال يُسود أنيق ، ومشنوء إلى العين أنكد فقلا جعلت تقذى بشبى وترمد مواقعها في القلب، والرأس أسود وقد جعلت مرمى سواك تعمد ؟

كموقعها في القلب ، بل هو أجهد

وهل لشباب ضل بالأمس منشد ؟

## المعدة الإلمامة المحاجمة

and his in the set, all the " there we have

the state of the s

ALTER ATTESTS TO THE WAY

one is the last, the

The Real Block on Buy,

Aller All World Light

الروية ينهن ويرحله الو

أخطأ حسابي وحسابُ الناشر ، فجاوز الكتاب ما كنا نتوقع له ، وما كان العزم أن نقصره عليه ، فمعذرة إذا كنا قد أسأنا بالاطالة ، وضاعفنا بها بواعث الملالة !

والكتاب ، كما هو الآن في يد القارئ ، يمثل منزع الناشر أكثر مما يمثل نفس الكاتب . فقد أبي إلا أن يخليه من نقد المعاصرين ليرخ نفسه من حماقات المعاتبين ! وحسنا فعل ، أو شرا فعل ، كما تريد ! ومن اللذي يستطيع الراحة ولا يستريح ؟ غير أن الكتاب بهذه الصورة يعرض منى جانبا ويطوى جانبا ، ويصور للقراء لين ملمسي ويستر أظافرى ، ويبديني مفتر الثغر منزوع النيوب مقلوع الضروس ! . ولست أبالي كيف أبدو للقارئ ! وما كتت لأعنى بجمع هذه أو تلك من مقالاتي ونشرها ، بعد أن طويت مع الصحف التي ظهرت فيها ، لولا أني فرجت بذلك بعد أن طويت مع الصحف التي ظهرت فيها ، لولا أني فرجت بذلك أزمة كانت مستحكمة ! وما أراني أنقذتها أو أحييتها ، بل بعشها من قبورها لتلقى حسابها ! ولعله كان خيرًا لها أن تظل ملفوقة في أكفانها !

وأحسبنى بعد أن صارحت القارئ بهذا الذى لم يكن يعلمه ، لا أحتاج أن أقول إلى لا أكتب للأجيال المقبلة ، ولا أطمع فى خلود الذكر . وهل ترى ستكون هذه الأجيال المقبلة محتاجة - كجيلنا - إلى هذه البدائة ؟ أليست أحق بأن يكتب لها نفر منها ؟ أمين العدل أم من الغبن أن نكلف الكتابة لجيلنا ولما بعده أيضًا ؟ تالله ما أحق هذه الأجيال المقبلة بالمرثبة إذا كانت ستشعر بالحاجة إلى ما أكتب !! ليتهمها غيرى بالعقم إذا شاء !

TE1

ويرى القارئ في كتابي هذا مقالاً كان في الأصل مقدمة لكتاب جمعتُ فيه ما نقدتُ به شعر حافظ منذ أكثر من عشر سنين . وللقارئ الحق أن يستغرب أن أنقل مقدمة كتاب مطبوع وأن أدسها هنا . ولهذا سبب لا أرى بأسًا من إيضاحه : جمعت فيما مضى نقدى لشعر حافظ وطبعته ونشرته ، وبعت منه عددًا ليس بالقليل ، ثم أخذ الشراة بيطنون على ، فضقت ذرعًا بما بقى من نسخه ، فحملتها إلى بقال روميُّ اشتراها منى بالإقة ! وعزيت نفسي عن ذلك بقولي لنفسي إن جبن الرومي وزيتونه أحق بهذا النقد ! ؟ ثم مضت عشرة أعوام وبعض عام وشرعنا نطبع « حصاد الهشيم » هذا ، وإنا لماضون في ذلك إذ جاءني صديق يعودني ، وكنت مريضًا ، وأطلعني على صحيفة ينشر فيها بعضهم نقدًا لشعر حافظ ، وأكثره مسروق من قديم نقدى !! وسألنى الصديق « أأنت الكاتب ؟ » قلت و کلا ! » .

قال « إذن فهي سرقة يحسن التنبيه إليها » .

وألحَّ علىَّ في ذلك ، فقلت له « اسمع ! زعموا أن لصًّا تسلُّل إلى بيت فألفاه أفرغ من فؤاد أم موسى ! وعزّ عليه أن ينقلب صفر اليدين ، أو كما يقول العربُ رحمهم الله ، أو ما شاء فليصنع بهم ، خالى الوفاض بادئ الأنفاض ، فواصل البحث وهو مغيظ محنق ، فما راعه إلا رجل في بعض الغرف مختبئ في ركن ، ووجهه إلى الحائط . فلما ثابت إليه نفسه بعد الدهشة ، قال لعله لص مثلي وضحك ! ودنا منه فلم يتحرك ، فوضع يده على كتفه في رفق وسأله « من أنت يا هذا ؟ وماذا تصنع هنا ؟ » .

فاستدار الرجل وقال ، ووجهه إلى الأرض " أنا صاحب البيت !! وقد شعرت بدخولك وأدركت غرضك فتواريت منك محجلاً !! » .

وأنا يا صديقي كصاحب هذا البيت العارى ! أستحيى أن أنبه إلى سطو صاحبنا المتلصِّص على نقدى ، مخافة أن يتنبُّه الناس إلى ما أرجو مخلصًا أن يكونوا قد نسوه من أنى أتا كاتب ذلك الهراء القديم ! ومن أجل ذلك أهب ليلصُّنا ما عدا عليه ويزّني إياه ، وما أسهل أن يهب المرءُ غير شيءِ !!

فضحك صاحبي وانصرف ! وخطر لي بعد أن وهبت النقد لسارقه أن أستنقذ المقدمة .

ولم يبق مما أريد أن أقوله في هذه الخاتمة سوى كلمة واحدة : هي أنى مستغن عن رضى النقاد المتحذلقين عن كتابي هذا ، وقانعٌ باستحسان أمثالي من الأوساط المتواضعين وهم بحمد الله كثيرون في هذا البلد الأمي ! بل أكثر مما يلزم لي !

۲۸ يناير سنة ۱۹۲۵

إبراهيم عبد القادر المازني

## فنهرش

| الموضوع                                 |
|-----------------------------------------|
| مقامة                                   |
| مقدمة                                   |
| ١ – الصحراء                             |
|                                         |
|                                         |
| النجاح                                  |
| ١ – تاجر البندقية                       |
|                                         |
| المدينة الفاضلة                         |
| ديوان العقاد                            |
| الأدب راين في من الدر                   |
| 2 1 2 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |
| , , , , ,                               |
| ا - رايه في مستقبل الأدب والفنان        |
| A A A A A A A A A A A A A A A A A A A   |
| التصوف في الأدب :                       |
| عمد الخام                               |
| - عمر الخيام                            |
| ۱۷                                      |
| الجمال في نظر المرأة                    |

ومرافعا يباسا الهيمالية أناليسية أيهيقام ألؤا and the second of the second second second le Aire malaire d'internation and the Bushington and the second 1 2 4 X3 E والمراكب والمراجع المراجع المراجع المراجع المراجع

|                                                      | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 111                                                  | الكتب والخلود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| *//                                                  | الطبيعة عند القدماء والمحدثين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 414                                                  | القدماء والمحدثون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ****                                                 | جيئة وذهوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| AAA                                                  | كانمة في الخيال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ALA reserves errors.                                 | كلمة عن ابن الروم مان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                      | ديوان ابن الرومي :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TV4                                                  | ۲ – أم اد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                      | The state of the s |
| 2 12 3 16 5                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                      | , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Tak managaran sa | ٤ - السخر: أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ale to reserve and a server                          | ٥ – فلسفته ، أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 0.000                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4 4 4 4 4 3                                          | , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 781                                                  | خاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| A 5                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| صفحة              | الموضوع                                     |
|-------------------|---------------------------------------------|
| ة الكاميليا) ١٠٣  | الرجل والمرأة في الهيئة الاجتماعية (حول غاد |
|                   | الأدب والفنون :                             |
|                   | الآثار في مصر                               |
|                   | في معرض الفنون                              |
|                   | صور الوجوه                                  |
|                   | الحدود الطبيعية                             |
| 179               | في معرض الفنون                              |
| altyright and the | التصوير والشعر الوصفى :                     |
|                   | ١ – الحركة والسكون، وصف المناظر ﴿           |
| YEE THE MALE      | ٢ - الدمامة ، الاحساسات المركبة إلخ         |
|                   | أبو الطيب المتنبي :                         |
| 10"               | ۱ – سيرورته، قوته الخ                       |
| 109               | ۲ – شخصیته وموقفه من کافور                  |
|                   | ٣ – المتنبي ومظاهر الرقة                    |
| 177               | ٤ - سخافة وحكمة ، مقتضيات الخلود            |
| ١٨٠               | د – حکایات بخله                             |
| VAV CONTRACTOR    | تقليد القدماء القدماء                       |
|                   | الحقيقة والمجاز في اللغة :                  |
| 197               | ١ – راى لوك ، نشاة المجاز ، الترادف .       |
| 144               | ٢ - هل اللغة ألفاظ مصطلح عليها ؟ إلخ        |
| Y.0               | الواجب وووووووووووووو                       |